
العجمية     ALJAMÍA 
 
 

REVISTA DE LA 
CONSEJERÍA DE EDUCACIÓN 

EN MARRUECOS 
 

                             34/2025    

Acción Educativa Exterior 
MINISTERIO  
DE EDUCACIÓN, FORMACIÓN PROFESIONAL  
Y DEPORTES 



Catálogo de publicaciones del Ministerio 
Catálogo general de publicaciones oficiales 

 
 

Aljamía nº 34/2025 
 

CONSEJERO DE EDUCACIÓN  

Lorenzo Capellán de Toro 

 

Coordinación editorial 

Juan Andrés González González 

 

Colaboran en este número 

Malika Embarek López 

Nicolás Asensio Jiménez 

María Isabel Méndez Martínez 

Redouan Diki 

Luis García-Vela 

Hassan Boutakka 

Dadda Sidi Abdorabih 

Abdelmajid Amehdar 

Mohamed Nouri 

Hossain Bouzineb 

María Dolores Jiménez Valiente 

José Antonio Pleguezuelos Sánchez  

 

Consejo Editorial 

Violeta María Baena Galle 

Aida Juan Oriente 

Diego de Haro Espadafor 

 

Imágenes de portada y contraportada 

Portada y contraportada cedidas por Juan Andrés González González 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

             
    
MINISTERIO DE EDUCACIÓN, FORMACIÓN PROFESIONAL Y DEPORTES 
Secretaría de Estado de Educación y Formación Profesional 
Dirección General de Planificación y Gestión Educativa 
Unidad de Acción Educativa Exterior 

 
Edita: 
© SECRETARÍA GENERAL TÉCNICA 
Subdirección General de Atención al Ciudadano, Documentación y Publicaciones 
Edición: diciembre 2025 
NIPO: 164-24-149-6 
ISBN/ISSN: 2351-9371 

https://www.libreria.educacion.gob.es/
https://cpage.mpr.gob.es/
https://cpage.mpr.gob.es/


 

 

 

 

 



W E D D I N G  P L A N N E R

العجمية 

ALJAMÍA
nº34



 

PRESENTACIÓN 

 

 

El presente número de la revista Aljamía, que os presentamos desde la Consejería de 

Educación de la Embajada de España en Rabat, vuelve a la senda habitual de los números 
ordinarios y habituales a los que os teníamos acostumbrados, tras el exitoso número anterior 
dedicado a Tetuán, a su historia, a su literatura, a su cultura, a su investigación o a su arte, sin 
que ello suponga que abandonamos esta vía de centrar la revista en un eje temático de interés.  

En esta ocasión, el consejo editorial ha elegido diferentes propuestas que abordan desde 
cuestiones filológicas o lingüísticas, pasando por la creación literaria, con un sentido homenaje 
a un amigo marroquí enamorado de España, como fue Rachid Hmami, la investigación 
histórica hispanomarroquí y finalmente el arte marroquí de fuerte influencia hispánica. 

 Las colaboraciones de este número han sido cuidadas con esmero por sus autores, y 
todas nos pueden hacer descubrir nuevos aspectos de los distintos ámbitos del conocimiento 
abordados.  

 Comenzamos con la prestigiosa traductora hispanomarroquí, Malika Embarek, 
recientemente galardonada con el II Premio Ibn Rush de la Concordia, que nos cuenta de una 
manera informal y amena las influencias de los arabismos en la lengua española en relación a la 
traducción de la literatura marroquí de expresión francesa de la que es especialista. 

 Desde la Universidad Complutense de Madrid, el profesor Nicolás Asensio nos 
descubre la fuente del Hámra, en la obra La ruta, de Arturo Barea, y toda la simbología de la 
misma en la convivencia entre españoles y marroquíes en la época del protectorado, mientras 
que María Isabel Méndez Martínez nos presenta varias traducciones al español de autores 
marroquíes contemporáneos.  

 Un lugar especial en nuestros corazones y en este número tiene el homenaje a nuestro 
amigo tetuaní, Rachid Hmami, recientemente desaparecido, cuyo perfil y cuya obra traemos a 
Aljamía, con un estudio y reedición de su obra premiada en 2009 por esta Consejería cuando 
recibió el X Premio Rafael Alberti de Poesía, realizada por un estudioso de la poesía marroquí 
en español como es Luis García-Vela. 

 En el ámbito de la investigación, os presentamos una colaboración de varios hispanistas 
marroquíes. La primera del profesor Hassan Boutakka que nos descubre los elementos 
culturales marroquíes en una publicación reciente sobre el zéjel contemporáneo marroquí, con 
traducción al español; la segunda un trabajo sobre aspectos fonéticos de los préstamos españoles 
en el Hassaniyya, que ponen de relieve el contacto histórico entre estas dos lenguas en 



Marruecos por dos profesores de la Universidad Hassan II de Casablanca, y la tercera, otra 
colaboración muy bien ilustrada con ejemplos curiosos de la influencia del español en el habla 
de Marruecos, a cargo del profesor Mohamed Nouri, desde el norte de Marruecos.  

La sección histórica, trae nuevamente al profesor Hossein Bouzineb, que nos descubre 
algunas particularidades de las relaciones diplomáticas históricas entre Marruecos y España en 
época de Felipe II y Felipe III. 

 Y cerramos este número de Aljamía con dos pinceladas, nunca mejor dicho, por parte 
de dos estudiosos de la pintura marroquí de influencia española, la profesora María Dolores 
Jiménez Valiente que nos hace un repaso por los últimos 80 años de la Escuela de Bellas Artes 
en Tetuán, que han marcado la evolución de la pintura en el país, y del especialista en Mariano 
Bertuchi, el profesor José Antonio Pleguezuelos Sánchez, que nos descubre el paso por la 
ciudad de Rabat del pintor granadino que tanto hizo por el arte marroquí,  cuya lectura no 
defraudará. 

 Espero que estas pequeñas joyas que os traemos en el número 34 de Aljamía en forma 
de colaboraciones de hispanistas y estudiosos de prestigio, sean de vuestro agrado y que en 2026 
celebremos juntos los 35 años de vida de esta querida revista que editamos con mucho cariño 
desde Marruecos. 

  

Lorenzo Capellán de Toro 

Consejero de Educación de España en Marruecos 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

6 

Colaboraciones 

Los arabismos de la lengua española en la traducción de la literatura marroquí de 

expresión francesa 7 

La fuente de Arturo Barea 15 

Literatura hispanomarroquí actual que trasciende fronteras 19 

En memoria de Rachid Hmami: un alma sensible, sabia y profundamente humana 

(obituario) 24 

Tradición y arraigo: Estudio y reedición de la poesía de Rachid Hmami 25 

Elementos culturales marroquíes en una antología del zéjel traducida al español 43 

Análisis de los aspectos fonéticos de los préstamos españoles en el ḥassāniyya 55 

El español y el habla de Marruecos: historia de una ósmosis inversa 79 

Particularidades de la diplomacia de Ahmad al-Mansur con Felipe II y Felipe III 89 

El nacimiento de las artes plásticas en Marruecos. 80 años de Bellas Artes en Tetuán 102 

Mariano Bertuchi y Rabat 121 

 

 

 

 

 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

7 

Los arabismos de la lengua española en 

la traducción de la literatura marroquí de 

expresión francesa 
 

Por Malika Embarek López 

Traductora 

 

El mes de octubre pasado tuve el honor de impartir una charla invitada por el Instituto 
Cervantes de Rabat, en el marco de la Tribuna de Hispanistas Marroquíes, gracias a la 
invitación de su director Anastasio Sánchez Zamorano, y en presencia del profesor Hossain 
Bouzineb, a quien me unen cincuenta años de amistad —que se dice pronto—, que me 
acompañó esa tarde en la que, con mucho atrevimiento, hablé de un tema en el que él es un 
maestro. Por otra parte, quiero dedicar este escrito a la memoria del profesor Federico 
Corriente, el mejor lingüista del árabe andalusí. 

El título “Los arabismos de la lengua española en la traducción de la literatura marroquí 
de expresión francesa”, ya de por sí largo, llevaba un subtítulo que lo hacía aún más: “un abrazo 
de las dos orillas del Mediterráneo”. Así pues, traté de explicar, además, ese abrazo amoroso, 
porque, ya se sabe, las palabras son como las caricias, unas llevan a otras, y, sobre todo, en el 
ámbito de la traducción. Empecé de modo anecdótico. 

El otro día recibí un correo electrónico de un gran amigo traductor, anunciándome que 
estaba invitado en Bogotá y que iba a averiguar sobre el terreno si las almojábanas de la 
gastronomía colombiana eran parecidas a las deliciosas m’yebnas tetuaníes que le describí un 
día, paseando por Salamanca, en el marco de un coloquio de la Universidad, comentándole mis 
arabismos preferidos. Ya las he visto por internet, y las almojábanas colombianas no se parecen 
en nada a las tetuaníes: unas empanadillas de fino hojaldre rellenas de queso y cubiertas con 
miel. La etimología nos ha enseñado que todo evoluciona y, con el tiempo, a veces, las palabras 
se alejan de su identidad original.  

Por otro lado, otro gran amigo y veterano traductor me hizo hace poco una consulta 
por WhatsApp, y mantuvimos el siguiente diálogo: 

—Malika, recuérdame cómo traduces en español los youyous de las mujeres de tu 
tierra. Lo necesito para una traducción. 
—Albórbolas… 
—¡Albórbolas! ¡Nada menos! ¡Pues me atreveré con la palabrita…!  

Y, para que se convenciera, le adjunte la referencia del DLE: 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

8 

Del ár. hisp. alwálwala, y este del ár. clás. walwalah.  
f. Vocería o algazara, y especialmente aquella con que se demuestra alegría. U. m. en pl. 

¡Cuál no fue mi alegría al tomar conciencia de que, por fin, tras casi cuarenta años 
reivindicando los arabismos, conseguía que alguien me hiciera caso: tenía un seguidor…!   

Albórbolas, como equivalente de los youyous que utilizan en sus novelas los escritores 
marroquíes francófonos, es uno de mis caballos de batalla. Que en francés se haya acuñado esa 
palabra para nombrar esa expresión de alegría, me parece una actitud despectiva, un recurso 
onomatopéyico sumamente simplificador, que, desde una mirada excesivamente ajena, en mi 
opinión, reenvía a una sociedad primitiva. Yo diría que es una mirada propia del colonizador. 
Explicaré por qué. 

En una ocasión, estando en Sevilla, se me ocurrió comparar los youyous de la lengua 
francesa con el emocionante canto de las saetas. Y me imaginé una Sevilla, típica de Mérimée, 
ocupada por las tropas de Napoleón, en una Semana Santa de 1809, y, en plenas procesiones, 
al ejército francés llenando las calles. Un joven fusilero, recién llegado a la ciudad, se encuentra, 
en medio de la bulla, con un paso de una cofradía. De pronto, se abre una reja de un balcón y 
sale una bella andaluza de ojos de mora —todos los tópicos reunidos—, lanza una emocionante 
saeta a la virgen de La Soledad de San Lorenzo. El soldadito francés se queda alucinado y, al 
regresar al cuartel, escribe una carta a su madre, quizás a su novia, contándole su experiencia: 
«Ce soir j’ai assisté à un spectacle impressionant. Ils sont fous ces espagnols1 ! Une belle andalouse 
est sortie d’un balcon et a lancé des cris, des aï-aï-aï à la vierge… » Y, a lo que íbamos, se acuña 
entonces el término aï-aï-aï, la onomatopeya de un dolor cualquiera, para designar a la saeta… 

Por supuesto, esta escena es una hipótesis paródica, inventada por mí, para que 
reflexionemos juntos sobre la extrañeza ante otra cultura, sobre la mirada, en este caso, de la 
potencia ocupante, de quien nombra al Otro, muchas veces sin ninguna consideración. Pues 
en francés, saeta se traduciría respetuosamente por chant religieux.  

Y sigamos con las hipótesis coloniales. Si nos trasladamos más o menos en la misma 
época a la otra orilla del Mediterráneo, e imaginamos al primer francés que oyó los gritos de 
alegría de las mujeres en las fiestas de Marruecos, le debió de suscitar algo parecido a lo que 
escribe en su carta el inventado soldadito napoleónico —Ils sont fous ces marocains !—, y los 
nombró youyous… Y, ahora, sí, no es invención: se acuñó realmente en francés esa palabra, 
nuestras bellísimas albórbolas.  

Se suele decir que traducir es magia. ¿No me digáis que no es mágico sustituir ese 
término —que si se colocara el acento en la primera silaba sería yuyu, miedo, aprensión, mal 

 
1 Como diría Obélix, «¡Están locos estos romanos!». Por cierto, el traductor de Astérix al italiano hizo un 
magnífico juego de palabras a partir de las siglas SPQR  (Senatvs PopvlvsQve Romanvs): Sono pazzi questi romani! 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

9 

rollo— por albórbolas? Quizá sea una arbitrariedad por mi parte, pero este arabismo me parece, 
además de sonoro, bellísimo. Para mí, descoloniza ese grito de alegría, le da profundidad al texto, 
lo marrocaniza, lo libera de la mirada colonial. Ese sonido, que dejó de oírse en la Península 
desde la expulsión de los españoles musulmanes y judíos —las mujeres judías de Marruecos 
también entonan albórbolas en las bodas— regresa en el siglo XXI a través de una voz heredada 
de Al-Ándalus, y auténticamente española, puesto que va en redonda y está en el DLE, retorna 
en la ficción traducida de los escritores francófonos.  

A los autores marroquíes que utilizan la palabra youyou, esta no les extraña, están tan 
acostumbrados a oírla en francés que no toman distancia. Pero el traductor nota que tras la 
palabra parece ocultarse un conflicto identitario, y yo, desde que empecé a traducir a Ben 
Jelloun, con la novela Harruda, noté el desgarro —quizá inconsciente— que supone esa 
esquizofrenia francés-dariya, esa bi-langue, como la llamaba Abdelkebir Khatibi, ese fenómeno 
del palimpsesto en esta escritura, donde debajo del francés subyace la lengua árabe materna.   

Me detendré muy brevemente en la particularidad de la literatura marroquí de 
expresión francesa, que traduzco desde finales de los ochenta del pasado siglo, para explicar la 
función que cumplen los arabismos en mi traducción. 

Nos debería sorprender el vigor de esta literatura que se sigue escribiendo en francés, la 
lengua del excolonizador, a pesar de los setenta años transcurridos desde la independencia de 
Marruecos. La diáspora puede ser un motivo para que un autor escriba en una lengua distinta 
de la materna. Pensemos en Jorge Semprún. Pero en el caso que nos ocupa, la causa, a mi 
parecer, y al de muchos estudiosos de la cuestión, es el fenómeno de la diglosia: la cohabitación 
del árabe clásico, que no tiene registro oral, con la lengua árabe materna vernácula de muchos 
marroquíes (no hablaré del amazig, por no venir al caso), la dariya, que no tiene registro escrito. 
Solo se escribe el zéjel, zayal, o el melhun, dos géneros poéticos, este último cantado. Nadie en 
una situación de cotidianidad habla el árabe fus-ha, y, como boutade, suelo decir que los únicos 
que en estos momentos, en el mundo, pueden estar sosteniendo un diálogo en árabe clásico son 
los arabistas extranjeros…  

Existen novelistas que se han lanzado a escribir en árabe marroquí, o se ha traducido, 
por ejemplo, El principito de Saint-Exupéry al árabe marroquí, pero sin que exista una 
normalización, una institución que asuma su reglamentación; y que se enseñe a escribir en la 
escuela a los niños en su lengua materna. Difícil es, pues, intentar escribir en una lengua que 
no ha sido estandarizada. Aunque hoy asistimos a la presencia de la dariya en la publicidad o 
el arabizi, ideado para los chats, donde se utiliza el alfabeto latino para transcribir el árabe 
marroquí, combinándolo con cifras como el 3, que equivale al ع; el 7 al ح; o el 9 al ق; o sea, 
cifras similares a las letras que representan los sonidos inexistentes en el alfabeto latino. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

10 

Por supuesto, hay una inmensa mayoría de excelentes novelistas marroquíes en lengua 
árabe fus-ha. Pero supongo que ellos también se encuentran con el escollo de los diálogos, que 
resultarían inverosímiles en árabe clásico, y si, como hacen algunos, los insertan en dariya, 
parece entonces que baja el registro, como si fuera una jerga, un argot, un dialecto, cuando en 
realidad es la lengua materna y legítima de esos escritores.   

A otros novelistas les resulta difícil encorsetarse en la lengua árabe clásica, al no tener, 
como he dicho, un registro oral. En poesía y en las canciones, es una lengua bellísima. Pensemos 
en los versos de Ibn Arabi o de Mahmud Darwish, o en las maravillosas canciones de Um 
Keltum. Pero se trata de escribir novela, que, como dijo el escritor mexicano Carlos Fuentes, es 
el territorio común de la imaginación y la palabra «donde los negados pueden juntarse y 
contarse las historias prohibidas por los negadores». Y algunos autores prefieren escribir en 
francés. No solo los que, como Ben Jelloun o Leila Slimani, fueron a la escuela francesa, sino 
alguien como Abdellah Taia, que estudió en árabe. También en estos, la experiencia de escritura 
en francés no llega a ser completa, pues en los momentos de mayor tensión identitaria, en los 
que el narrador necesita transmitir sus referentes culturales árabes e islámicos, la lengua francesa 
le es insuficiente. Y entonces recurren a nuestros procedimientos como traductores: la 
equivalencia, la modulación, la adaptación, la transliteración, el uso de la cursiva, la negrita, la 
nota a pie de página o el glosario. Y el autor marroquí francófono traduce.  

Fue con los textos de Tahar Ben Jelloun, como dije antes, en los que más subyace en 
palimpsesto la lengua materna del autor tras el francés, donde, poco a poco, fui descubriendo 
que podía traducir étranger (al-barrani) por albarráneo; cimetière (maqbara) por almacabra; 
la mariée (al-arúsa) por alaroza y tras el coiffeur exécutant de la evocación de la infancia del 
autor, se oculta al-ḥaǧǧám, el alfajeme, el barbero circuncisor. Todas esas bellas palabras, ahora 
arcaicas en español, podían recobrar vida en la traducción de la literatura de esta orilla del 
Mediterráneo donde siguieron vigentes.  

Descubrí por primera vez el potencial que contenían los arabismos en un poema de 
amor. Bueno, la verdad es que no era literalmente un poema de amor, aunque a mí me sonara 
como tal. Don Américo Castro, en La realidad histórica de España2, en el capítulo dedicado a 
“El Islam y la lengua española”, analiza el vocabulario de origen árabe, insistiendo en el espacio 
que ocupaba la civilización islámica en la vida cristiana. Señala cómo la técnica árabe contribuía 
al lujo de la clase alta y reproduce un fragmento de la lista de los bienes dejados por doña Mencía 
Enríquez, duquesa de Alburquerque, fallecida en 1479, unos poquitos años antes de 1492, que 
sería en cierto modo como la Naqba (النكبة) palestina de 1948, para los andalusíes de origen 
judío y mucho después, musulmán. Pues no, no era un poema de amor, sino un simple 
inventario: 

 
2 Américo CASTRO, La realidad histórica de España, México, Porrúa, 1982, pág. 173. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

11 

“Dos camisas de Almería. Una almalafa morada, de seda y oro. Un alfareme de treze 
varas y media, con unos vivos blancos e de oro e carmesí. Un almaizar morisco blanco, 
con guarnición de carmesí, orillas verdes oscuras. Una arqueta con una poma de 
almisque. Una buxeta con cierta algalia. Una marlota de carmesí raso, guarnecida de 
perlas e aljófar. Unas faldillas de aseituní azul con bordes de raso carmesí. Dos 
guadamecires, el uno azul e blanco y el otro azul e colorado. Una almarraxica [almarraja, 
una vasija para perfume] de oro esmaltada (…)”  

Y, como dije antes, al igual que las palabras y las caricias, las lecturas llevan a otras 
lecturas, Américo Castro me llevó al Arcipreste. 

Y Juan Ruiz3, al igual que Howard Hawks, las prefería rubias, y describe así su ideal de 
mujer: 

Busca muger de talla, de cabeça pequeña; 
cabellos amarillos, non sean de alheña;  

O esta estrofa:  

Bien así acaesce a vos, Doña Garoza: 
queredes en convento más agua con la orça 
que con taças de plata, e estar alaroça 
con este mançebillo, que vos tornarié moça. 

Alheña y alaroza, dos bellísimos arabismos, en mi opinión. 

Y del Libro del buen amor no es difícil pasar a Juan Goytisolo y a un fragmento de su 
Don Julián, que marcó para siempre mi estrategia de traducción a través de los arabismos. Pero, 
a la inversa. El traidor narrador goytisoliano impreca a las tropas de Musa y Tarik para que lo 
ayuden a sacar de España todos los significantes y significados de origen árabe. Mi finalidad, 
en cambio, es reintroducirlos de nuevo en la España contemporánea a través de la traducción 
de la ficción de los escritores marroquís de expresión francesa. Este fue el fragmento inspirador: 

“y galopando con ellos en desenfrenada razzia saquearás los campos de algodón, 
algarrobo, alfalfa, vaciarás aljibes y albercas, demolerás almacenes y dársenas, arruinarás 
alquerías y fondas,  
pillarás alcobas, alacenas, zaguanes 
cargarás con sofás, alfombras, jarros, almohadas 
devastarás las aldeas y sacrificarás los rebaños, despojarás a la ilusionada novia de su 
ajuar, a  

 
3 Juan RUIZ, Arcipreste de Hita, Libro de buen amor, Madrid, Espasa Calpe, 1981, estrofas 432 y 1392. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

12 

la dama aristócrata de sus alhajas, al rico estraperlista de su fulana, al hidalgo provecto 
de su  
alcurnia, retirarás el ajedrez de los casinos, el alquitrán de las carreteras 
prohibirás alborozos y juergas, zalemas y albricias,  
abolirás las expansivas, eufóricas carcajadas4 (...)” 
Y si remontamos, de nuevo, muy lejos, al Diario del primer viaje de Cristóbal Colón, 

nos encontramos con una mraxa (مرشة) de agua de azahar: 

[Martes, 18 de diciembre de 1492]: 
(…) yo vide que le agradava un arambel que yo tenía sobre mi cama; yo se lo di y unas 
cuentas muy buenas de ámbar, que yo traía al pescueço, y unos çapatos colorados y una 
almarraxa de agua de azahar, de que quedó tan contento que fue maravilla (…)5 

La almarraxa que Colón le regala al cacique es la misma que las que antaño en Tetuán 
se distribuían en las bodas entre las invitadas para que se perfumaran y refrescaran. Recuerdo 
con deleite ese momento de mi infancia tetuaní. Solían ser de plata y hacían un sonido muy 
especial cuando las agitabas para que cayera el agua: rux, rux, rux… Y sentías el sonido y el aroma 
a azahar y la sensación de frescor. 

Me imagino que a partir del siglo XV se dejaron de usar y de fabricar en España, y, en el 
DLE la delicada almarraxa quedó con un uso y una forma mucho menos refinados:  

Almarraja o almarraza (Del ár. hisp. almarášša, y este del ár. clás. miraššah): Vasija de 
vidrio, semejante a la garrafa, agujereada por el vientre, y que servía para rociar o regar. 

El anterior ha sido un breve recorrido por la literatura española, que, obviamente, podría 
ser más largo, en busca de ese rico patrimonio de vocablos de origen árabe, muchos de ellos 
caídos en desuso, y, por consiguiente, arcaicos, pues los hablantes que los usaban fueron 
expulsados de la Península Ibérica, como he dicho, los últimos de ellos a principios del siglo 
XVI. En España entonces dejó de haber almacabras para enterrar a los musulmanes; ya no se 
celebraban bodas en las que las alarozas se engalanaban con sus vestidos de novia y se entonaban 
albórbolas; no se cocinaban las deliciosas almojábanas; no hubo más adules, los notarios que 
dejaban constancia del acidaque, las arras que dona el novio; las mujeres dejaron de cubrirse 
con jaiques; ya no se rezaban los cinco azalás diarios; dejó de existir la profesión de alfajeme, 
encargado de circuncidar a los niños, etcétera.  

 
4 Juan GOYTISOLO, Reivindicación del conde don Julián, Barcelona, Seix Barral, 1976, págs. 196-197. 
5 Cristóbal COLÓN, Textos y documentos completos, Madrid, Alianza Editorial, 1989, página 86. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

13 

Sin embargo, todos esos términos siguen vigentes, en el siglo XXI, en la lengua vernácula 
materna del autor francófono. Corresponden casi exactamente a los significados y significantes 
que él no encuentra en francés, como he señalado. Y el traductor los puede reactivar. 

Se trataría, pues, de un ejercicio de rescate de términos que antaño estuvieron vigentes 
en Al-Ándalus, pero que se pueden revitalizar en los textos literarios contemporáneos de los 
escritores marroquíes de expresión francesa. Esta estrategia consiste, pues, en brindar 
hospitalidad al autor, hacer que se sienta, por momentos, como en casa en el texto traducido, 
que las voces árabes se integren y suenen de nuevo en la traducción. Y que el lector en español 
perciba esas señas de identidad extrañas, pero también propias y legítimas, pues pertenecen a su 
patrimonio lingüístico.  

El uso de arcaísmos en traducción ha sido estudiado por excelentes teóricos, como 
Antoine Berman, Lawrence Venuti u Ovidi Carbonell. Los dos primeros, como herramienta 
para resaltar el extrañamiento del texto, frente a la familiarización; y el último, como un recurso 
exotizante. 

En mi caso, el uso de los arabismos —pero, sobre todo los arcaicos— de la lengua 
española nace de mi amor por mis dos lenguas: la materna, el español, y la paterna, el árabe 
marroquí vernáculo. Del enorme tesoro de arabismos los que me interesan son los que 
nombran la vida cotidiana, no tanto los de las ciencias o de la erudición, y que pasaron al 
romance, no a través del árabe culto sino del árabe andalusí hablado. Me interesan los que 
nacieron de aquella larga convivencia y que perviven casi en su misma forma en el árabe hablado 
en Marruecos. Con lo cual, al utilizar uno de esos arabismos estamos restituyendo el árabe 
materno del novelista para que suene en la traducción con la legitimidad de una palabra que 
figura en el patrimonio español: alheña, almacabra, albórbolas, albarráneo, almalafa, almarraza, 
alfajeme, alaroza, azalá, adafina, almojábana, arrequives, fodolí, zahorar, etc. Todos esos 
términos siguen obviamente vigentes, como ya he dicho, en la lengua árabe materna del autor 
francófono, en el siglo XXI, y corresponden casi exactamente a los términos que no encuentra 
en francés.   

En realidad, es una especie de juego, pues en toda una novela, quizá aparezcan cuatro o 
cinco arabismos, pero situados en lugares esenciales —estratégicos— del relato, que tienen que 
ver con la cultura árabe e islámica en la vida cotidiana. 

Esta es, muy sucintamente, la explicación de mi afición por integrar arabismos en mi 
traducción. Para mí es una forma de que el autor se sienta cómodo en mi texto. Y que el lector 
en español note un cierto extrañamiento y a la vez una familiarización, puesto que son palabras 
genuinas de su lengua.  

La idea no es tanto que el texto parezca escrito por un español, sino escrito en español, y 
a través de toda la riqueza de esta lengua. Y mi proyecto de traducción, retomando el concepto 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

14 

acuñado por Antoine Berman, dado que los textos de literatura marroquí escritos en francés 
transmiten una realidad y un imaginario árabe y musulmán, es marrocanizar el texto traducido, 
a través del componente árabe que subyace en la lengua y cultura española, mucho más intenso, 
más esencial que el del francés utilizado por el autor. Intentar mitigar el efecto de extrañamiento 
que produce el escribir en la lengua del otro, facilitando la incorporación de modo natural de 
las voces árabes que se ocultan tras las francesas a través de los arabismos que contiene la lengua 
española, fruto de la convivencia de nueve siglos de los árabes en España y a través de unas 
estrategias de traducción que tengan presente el respeto de la identidad árabe y musulmana del 
autor.  

Solo me queda concluir afirmando que ha sido en el territorio de la traducción de esos 
textos mestizos —como yo misma— donde he podido libremente culminar el abrazo amoroso 
de mis dos idiomas, mis dos culturas, mis dos países.   

Decir también que estuve buscando en El collar de la paloma, el tratado sobre el amor 
de Ibn Hazm, si, entre las Señales del amor, figuraba el estar repitiendo, una y otra vez, lo mismo 
sobre el ser amado, pero no hallé nada. Sin poderme escudar, pues, en el gran poeta cordobés 
del siglo XI, quisiera pedir disculpas a todos los compañeros de profesión y amigos, que ya me 
habéis oído en otros foros declarar reiteradamente mi amor por ese patrimonio mestizo. 
Solicito de vosotros la misma comprensión que mostraríais hacia esa persona enamorada que, 
ciega y machaconamente, ensalza las virtudes del ser amado. 

  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

15 

La fuente de Arturo Barea 
Por Nicolás Asensio Jiménez6 

Profesor por la Universidad Complutense de Madrid 

 

Aquellas personas que hayan leído La ruta (1943), la segunda 
parte de la conocida trilogía La forja de un rebelde (1941-1946), 
de Arturo Barea recordarán la historia de la higuera y de la fuente. 
Es una historia de gran belleza que estructura prácticamente toda 
la narración, pues como un motivo tenaz aparece y reaparece a lo 
largo del texto, hasta desembocar en un final inolvidable.  

Arturo Barea fue destinado a cumplir su servicio militar al 
norte de Marruecos hacia 1920. Tenía poco más de 20 años 
cuando lo plantaron en el campamento de ingenieros de El 
Hámara, situado en aquel entonces en un pequeño cerro en el 
macizo del Yébala rodeado de grandes montañas y pequeños 
poblados con los que no siempre había buenas relaciones. Su 
misión era contribuir a la construcción de una carretera que uniese Tetuán, la capital del 
protectorado español en Marruecos, con la ciudad santa de Xauen. Eran los años centrales de 
la Guerra del Rif (1911-1927), que desembocarían poco después en el desastre de Anual (1921), 
del que Arturo Barea fue también testigo.  

A continuación, vienen posibles destripes. 
Lo aviso para quienes no se hayan leído La ruta 
y pretendan hacerlo próximamente, pues no 
quiero desvelarles la parte más bonita de la 
novela.  

Para construir la carretera, el ejército español 
se llevaba por delante prácticamente todo lo que 
se interponía en su camino. Parecía tener una 
obsesión por hacerla lo más directa posible, sin 

preocuparse por las particularidades del terreno ni mucho menos las gentes que lo habitaban. 
La primera escena de la novela muestra cómo destruyen a cañonazos un poblado marroquí 
“para que pueda pasar la carretera”.  

 
6 Profesor de la Universidad Complutense de Madrid. Artículo realizado gracias a las «Subvenciones para 
promover la Cultura de Defensa 2025» de la Secretaría General de Política de Defensa del Ministerio de Defensa 
de España. 

Portada de la novela La ruta, de Editorial 
Losada, 1943. 

Recorte de mapa de la zona donde se ubica la fuente de Hámara 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

16 

Arturo Barea, que desde el primer momento fue crítico con ciertas actitudes reprobables de 
corrupción y barbarie de algunos elementos del ejército español, se sentía profundamente 
apenado porque debían volar con dinamita una higuera centenaria “para que pudiera pasar la 
carretera”. Esa higuera era el punto de encuentro entre los soldados del ejército español y los 
trabajadores marroquíes pues en las horas de descanso se cobijaban y charlaban bajo su sombra, 
estableciendo un punto de encuentro entre dos culturas que aparentemente estaban muy 
alejadas pero que sus clases humildes y a nivel personal eran mucho más parecidas de lo que se 
imaginaban. 

Barea se dio cuenta de que en las inmediaciones de la higuera el suelo estaba más húmedo 
de lo habitual y, antes de que la volaran, mandó cavar en busca de agua. El agua era una auténtica 
joya en aquel entorno, pues, según nos cuenta en la novela, los ríos bajaban contaminados, 
causando la enfermedad de las palúdicas. Para hidratarse, los soldados tenían que recurrir a la 
cerveza y al vino (estos sí abundantes), con sus consecuentes consecuencias etílicas que no son 
difíciles de imaginar.  

Pues bien, al hundir el pico en las inmediaciones de la higuera, de la tierra empezó a emanar 
tanta agua hasta el punto de que formó un arroyuelo que encharcó todo. Los allí presentes, 
llenos de alegría, decidieron construir una fuente en aquel lugar y desviar la carretera, de tal 
modo que la higuera centenaria quedó salvada. 

Fascinado por esta historia, me puse a indagar si podía ser verdad y si la fuente de la que 
habla Barea llegó a existir realmente y podría existir en la actualidad. Cabía cierta desconfianza, 
pues parece que no todo lo que escribió en La forja de un rebelde fue verdad. Asimismo, en el 
volumen póstumo El centro de la pista (1960) se publicó un cuento con notables similitudes 
titulado «Agua bajo el puente» en el que se descubría un manantial escondido bajo una 
carretera de un pueblo español asolado por la sequía. 

Curiosamente, en los mapas del ejército español realizados poco después de la llegada de 
Arturo Barea se documenta en la zona un único punto de agua que lleva el nombre de «Fuente 
del Hámara». Está ubicada junto a la carretera, a los pies del cerro en el que estaba instalado en 
campamento de ingenieros, tal y como lo describe Barea. Con anterioridad a la llegada del 
escritor no se conocen mapas de la zona donde se ubiquen puntos de agua, por lo que resulta 
imposible con los datos disponibles hoy corroborar si la fuente ya estaba antes. En cualquier 
caso, sea verdad o no que Barea la descubrió, no cabe ninguna duda de que esa fuente es la que 
inspiró la historia que vertebra la novela. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

17 

Gracias a una de la «Subvenciones 
para promover la Cultura de Defensa» del 
Ministerio de Defensa para estudiar el 
relato de Arturo Barea de la Guerra del 
Rif, pude realizar recientemente una 
visita a la zona para intentar localizar la 
fuente que aparecía en los mapas 
militares. 

El Hámara es hoy una pequeña localidad de construcciones humildes (llamada también 
Zoco el Arbaa de Beni Hassan) atravesada por la carretera de Tetuán a Xauen que construyó el 
ejército español hace más de un siglo y que hoy es la Nacional 2. Del campamento de ingenieros 
donde pasó varios meses Barea apenas quedan restos. En la loma donde se ubicaba queda un 
pequeño anexo a una moderna mezquita cuya construcción se nota antigua y que posiblemente 
fue uno de los pocos edificios de piedra del campamento (pues la mayoría de las construcciones 
eran de madera o tiendas de campaña). Quedan también algunas de las piedras que se llevaron 
de una cantera cercana para construir la carretera amontonadas y desperdigadas en la zona y 
restos de alambre de espino. 

No obstante, lo más importante es que a los pies del cerro sigue estando la fuente en el 
mismo punto que la documentan los mapas del ejército y que coincide con las descripciones de 
Barea. La fuente ahora está encementada y la flanquean grandes paredes también de hormigón 
que se han levantado para evitar desprendimientos de las laderas del cerro sobre la carretera, 
cuyo asfalto y anchura tampoco tiene nada que ver con la pista de arena y piedra que construyó 
Barea. 

Confieso que antes del viaje soñaba con 
encontrar la fuente en su estado original y no en 
su remodelación actual, que resulta bastante fea. 
Pero resultaba ingenuo por mi parte pensar que, 
tras más de cien años, estas estructuras efímeras 
iban a permanecer igual, a la espera de ser 
redescubiertas por investigaciones de 
apasionados de la obra de Arturo Barea. De la 
higuera, como es lógico, no queda rastro, aunque 

por la zona hay bastantes higueras jóvenes que, quizá, 
soñando un poco más, podrían ser sus descendientes.  

En cualquier caso, la fuente de la que habla Barea, aunque revestida de otra forma mucho 
menos bella que como aparece en la novela, sigue existiendo y sigue dando de beber a las gentes 

Alocución de Arturo Barea en la BBC 

Cerro del Hámara 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

18 

que se paran a descansar unos minutos en el arcén 
de la carretera que une Tetuán y Xauen que el 
escritor español contribuyó a construir.  

En la última década, se han dedicado 
importantes homenajes a Arturo Barea que han 
contribuido a rescatar su figura. En Reino Unido, 
se restauró su lápida en el cementerio de Faringdon 
y se instaló una placa conmemorativa en The 
Volunteer, el pub que frecuentaba. En España, se 
puso su nombre a la plaza de Lavapiés frente donde se ubicaba el colegio de las Escuelas Pías 
donde estudió. Siguiendo esta línea, quizá se podría hacer también un homenaje en este lugar 
del norte de Marruecos que tanta importancia tuvo en su novela. Sería fantástico instalar una 

pequeña placa en recuerdo de Arturo 
Barea y, quizá, decorar los feos muros de 
cemento con una ilustración de la bella 
historia de la fuente y de la higuera.  

No sólo serviría como un recuerdo al 
escritor, sino también como un homenaje 
al encuentro entre culturas que propone la 
bella historia de la fuente y de la higuera. 

  
Fuente del Hámara, recreada para el homenaje 

Fuente de Hámara en la actualidad 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

19 

Literatura hispanomarroquí actual que 

trasciende fronteras 
      Por María Isabel Méndez Martínez 

Bibliotecaria del IC de Tánger, Biblioteca Juan Goytisolo 

 

El año 2025 nos ha traído varias publicaciones destacables de autores marroquíes que crean en 
español o catalán, al igual que algunas traducciones al español que merecen ser nombradas por 
su importancia en el mundo literario y por la traducción en sí.  

De todas ellas he seleccionado cuatro, pero son cada vez más los títulos publicados en 
España. 

 

EL MORABET, Mohamed (2025): Ecos en la nieve. Barcelona: 

Galaxia Gutenberg 

Este escritor nació en 1983 en Alhucemas, se crio en 
Marruecos y marchó a Madrid para cursar sus estudios 
universitarios en ciencias políticas. Esta es su tercera novela 
y la segunda obra que publica con la prestigiosa editorial 
Galaxia Gutenberg. Siempre formándose como escritor y 
asistiendo a encuentros literarios, consiguió el Premio 
Málaga de Novela en 2021 con su novela "El invierno de los 
jilgueros". 

En sus tres novelas Marruecos está presente, sin 
embargo, en su tercera novela Marruecos ni es nombrado, 
aunque quien conozca el país puede reconocer las montañas 
del Rif. En esta obra nos encontramos con una mujer aislada 
entre montañas. De una manera lenta vamos descubriendo el 
motivo de su soledad y sus circunstancias, con el estilo al que nos tiene acostumbrados este 
autor: silencios atronadores que insinúan más que narran. 

El libro nos sumerge en una historia llena de dolor y maldad, de huidas necesarias y 
violencia. Sin embargo, es una obra muy poética, conectada con la naturaleza y las emociones 
de la protagonista, cuyo diálogo interior resulta tan tierno como esclarecedor. 

Foto de portada de Ecos en la nieve 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

20 

El autor avanza muy lentamente fijándose en los detalles, en lo que aparentemente 
resulta insignificante, haciéndonos cómplices de una mujer dispuesta a acabar con los secretos 
familiares que la atormentan. 

No es una novela apta para lectores sensibles, pues no encontrarán piedad entre sus 
páginas, tan solo algo de sororidad entre algunas de las mujeres que aparecen, todas ellas 
víctimas en un mundo masculino y cruel. 

 

EL MAIMOUNI, Youssef. (2025): Què en diré del dia d'avui. 

Barcelona: Jande 

El escritor Youssef El Maimouni nació en Alcazarquivir (Ksar 
el Kebir) en 1981 pero siendo un bebé marchó junto a su 
familia a Cataluña. Es educador social y dirige un centro para 
jóvenes en uno de los barrios más multiculturales de la ciudad 
de Barcelona. 

Tal vez debido a su compromiso social, ha escogido 
publicar su tercera novela en la editorial Jande, una 
cooperativa que tiene como objetivo impulsar las voces 
racializadas o de ascendencia migrante. Una decisión que 
quería resaltar porque sus dos primeras novelas fueron 
publicadas en la reconocida editorial Roca.  

Otro cambio con respecto a su recorrido literario es 
que sus dos primeras novelas fueron publicadas en español, 
pero en este libro ha escogido como lengua de creación el catalán, aunque próximamente 
aparecerá también su versión española. Podríamos traducir el título por "Qué decir del día de 
hoy" y destaca por ser un libro que recuerda a una obra de teatro de Samuel Beckett, un libro 
que rompe también con los géneros, ya que conjuga teatro, narrativa y poesía.  

Varios personajes extraños nos sumergen en un realismo mágico metaliterario, un 
ambiente fantasmal y surrealista donde solo un camarero adolescente parece estar conectado 
con lo terrenal.  

Conforme avanzan las enigmáticas conversaciones vamos descubriendo qué escritores 
se esconden tras los personajes. Todo un juego con el lector que irá reconociendo 
paulatinamente varios nombres relacionados con la ciudad literaria de Tánger. Pero Youssef va 
más allá y decide romper con mitos orientalistas y otros tópicos, dándoles una nueva dimensión 
a los protagonistas de su obra. 

Foto de portada de Què en diré del dia d'avui 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

21 

Este libro nos lleva a reflexionar sobre la ficción en sí y los mitos que configuran la 
Tánger literaria, desde un absurdo que tal vez tenga más sentido que las leyendas generalmente 
relacionadas con la ciudad.  

 

AOUATTAH, Asmaa. (2025): El eterno retorno: relatos migratorios 

en primera persona. Madrid: Diwan Mayrit 

El año 2018 se publicó en catalán este libro de relatos que 
llegó a conseguir una cuarta edición. Este año, finalmente, 
la editorial Diwan ha publicado el libro en lengua 
española. Asmaa Aouattah nació en Alhucemas en 1970, 
estudió la carrera de filosofía en la Universidad de Fez, y a 
continuación marchó a Cataluña a cursar dos másteres, 
uno sobre Construcción y Representación de Identidades 
Culturales y otro en Agentes de Igualdad de 
Oportunidades. 

Se trata de un libro de relatos escrito con 
perspectiva de género, en el que su biografía y formación 
tienen un gran peso. Prácticamente la mitad de los cuentos 
tratan el tema de la migración, especialmente las sorpresas, 
añoranzas y malentendidos culturales que experimentan muchos los emigrantes marroquíes al 
llegar a Cataluña.  

El resto de los relatos, en cambio, se centran en las narraciones rifeñas que su madre le 
contaba, en un esfuerzo por no olvidar sus raíces recordando la literatura oral que durante 
generaciones han transmitido las mujeres en la zona del Rif. 

El libro es realista y honesto, lleno de situaciones que muchos emigrantes han sufrido, 
desde pérdidas de seres queridos en la distancia, a chicas ilusas que contraen matrimonio con 
un hombre al que no conocen pero que consideran un príncipe azul por llevarlas a Europa. La 
escritora trata estos temas con sensibilidad, pero no deja de recurrir a la ironía en ocasiones, por 
ejemplo, cuando trata algunos choques culturales. 

Todo un mosaico de narraciones que nos permite conocer mejor el trauma de la 
emigración, la cultura rifeña, y cómo las mujeres viven sus procesos migratorios con problemas 
añadidos a causa de su género.  

 

 

Foto de portada de El eterno retorno 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

22 

SLIMANI, Leila. (2025): Me llevaré el fuego. El país de los otros III. 

Madrid: Cabaret Voltaire 

La autora Leila Slimani escribe en francés y en 2016 recibió 
el premio Goncourt en Francia. La editorial Cabaret 
Voltaire ha editado todas sus obras en español para acercarla 
al lector hispano, y lo hace con una de las mejores 
traductoras de España, la tangerina Malika Embarek.  

Esta novela cierra la trilogía El país de los otros, un 
recorrido por la historia de su familia que va en paralelo con 
la historia de Marruecos. En la primera novela conocemos la 
llegada de la independencia de Marruecos de la mano de sus 
abuelos, una francesa alsaciana casada con un marroquí que 
participó en la Segunda Guerra Mundial, y que acaban 
instalándose en Mequínez (Meknés). La segunda parte 
relata la vida de sus padres, quienes ya nacen en un 
Marruecos independiente y pueden estudiar hasta convertirse en profesionales acomodados. 
Sin embargo, vivirán los Años de Plomo con desilusión y tristeza. La trilogía se cierra con la 
última generación familiar a finales del siglo XX, reflejando la juventud que vivió la propia 
autora.  

Leila analiza la vida de una familia de Rabat burguesa que ha adaptado varias 
costumbres europeas, pero no se muestra ajena a lo que sucede fuera de su burbuja, de hecho, 
pone el foco en la diferencia que existe entre ella y su familia y el personal que tienen a su 
servicio, señalando una desigualdad social que la incomoda. 

También aborda problemas identitarios, ya que, a pesar de haberse criado en 
Marruecos, asiste a la escuela francesa, prácticamente no utiliza el árabe y muchas de las 
costumbres marroquíes las ve como si no tuvieran relación con ella.  

Sin embargo, cuando tenga que marchar a estudiar a Francia sus estudios universitarios, 
los cambios en su vida le harán replantearse sus orígenes, su pertenencia familiar, y su propia 
identidad. De una forma elegante pero contundente, nos muestra las esquizofrenias a las que 
se enfrenta por no sentirse identificada completamente ni con la sociedad marroquí ni con la 
francesa, especialmente en el periodo de la adolescencia. 

La pérdida de inocencia provocará rebeldía en una protagonista desorientada que vivirá 
la emigración como la única salida posible, pero el paso del tiempo le llevará a comprender 
mejor todo su contexto y a tomar decisiones adultas. 

Foto de portada de Me llevaré el fuego 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

23 

Una historia que Malika Embarek no podía dejar de traducir porque como ella misma 
afirmó al recoger el Premio Ibn Rushd de la Concordia este mismo año, "espero seguir con más 
entusiasmo mi trabajo de traducción de unos autores que encarnan unos valores universales 
con los que comulgo: la racionalidad, el respeto de la diversidad y la concordia” y Leila Slimani 
es una autora que cumple con todos esos requisitos. 

  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

24 

En memoria de Rachid Hmami: un alma 

sensible, sabia y profundamente humana 

(obituario) 
         Por Redouan Diki 

      Inspector de español en la AREF TTH 

 

El reciente fallecimiento de Rachid Hmami ha dejado un vacío 
difícil de llenar entre quienes tuvieron la suerte de conocerlo. 
Tras una larga enfermedad, Rachid nos deja no solo como 
exprofesor de español y oficial administrativo, sino como un 
ser humano íntegro, de una calidad personal excepcional y una 
sensibilidad que trascendía su entorno profesional. 

Rachid fue siempre más que sus funciones. En su trato 
diario irradiaba respeto, equilibrio y una cordialidad serena. Su 
saber estar, siempre discreto pero firme, hablaba de alguien 
profundamente comprometido con sus valores. Escucharle era 
recibir lecciones no solo de idioma o de normas administrativas, 
sino también de vida, de dignidad, de humildad. 

Muchos quizás no conocían su faceta más íntima: la poética. Rachid vivía la poesía 
como una forma de expresión silenciosa, como un rincón en el que su alma hallaba reposo. Su 
escritura era un reflejo de su mundo interior, lleno de delicadeza, melancolía y belleza. En sus 
versos se revelaban emociones profundas, pensamientos sutiles, una sensibilidad rara que 
tocaba el corazón de quienes los leían. La poesía era para él un refugio y una forma de dejar 
constancia de lo vivido, de lo sentido, de lo comprendido desde lo más hondo del ser. 

Su seriedad nunca fue sinónimo de distancia. Al contrario: era la expresión de un 
hombre coherente, sabio y auténtico. Su saber —profundo y generoso— iba acompañado 
siempre de un saber estar ejemplar.  Siempre proponía. Nunca juzgaba, siempre comprendía. 

Hoy le recordamos no solo por lo que hizo, sino por todo lo que fue. Rachid Hmami 
fue, ante todo, un hombre bueno, un alma poética que vivió con hondura, con honestidad y 
con una silenciosa elegancia. Su legado, más allá de cualquier cargo o título, es su humanidad y 
su poesía. Y en ambos aspectos, nos deja una herencia luminosa y entrañable.  

  

Foto del poeta Rachid Hmami 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

25 

Tradición y arraigo: Estudio y reedición de 

la poesía de Rachid Hmami 
         Por Luis García-Vela 

Investigador por la Universidad de Zaragoza y Universidad de Granada 

 

En la cartografía de la literatura marroquí en lengua española (LMLE), marcada a menudo por 
trayectorias dispersas y bibliografías difíciles de localizar, la obra de Rachid Hmami (Tetuán, 
1971-2025) ocupa un lugar tan discreto como revelador. Profesor de español en Oujda desde 
mediados de los noventa y formado en Filología Hispánica en la Universidad Abdelmalek 
Essâadi, Hmami cultivó una escritura que osciló entre el relato breve (Cuando ruge el Estrecho) 
y una obra poética escasa pero significativa.7  Recibió en 2009 el X Premio Rafael Alberti de 
Poesía por su breve conjunto de poemas Otro marinero, centro de este estudio y de la reedición 
que aquí presentamos. 

Pese a la concisión de su producción, su figura encarna con nitidez un diálogo cultural 
concreto entre España y Marruecos: la del escritor «de raíces andalusíes»8 que elige el español 
como vehículo de expresión y testimonia, desde la enunciación local, la persistencia de una 
sensibilidad bilingüe que hace de puente entre tradiciones. Esto se aprecia, precisamente, en su 
poemario Otro marinero. 

 

La poesí a de Rachid Hmami: un localismo apegado a la tradicio n 

hispa nica 

Los seis poemas de Otro marinero mantienen un vínculo profundo con la tradición tanto a 
nivel métrico y rítmico como a nivel intertextual. Los mismos títulos –«A Rafael Alberti», 
«En la Plaza Mayor (Salamanca)», «La abeja griega», «La playa» y «Acrósticos»– revelan una 
voluntad de diálogo con un autor canónico del siglo XX, Rafael Alberti, y con la cultura 
grecolatina, base de Occidente. Al mismo tiempo, se ubican en espacialidades concretas (Santa 
María, la Plaza Mayor de Salamanca, la playa) y se conectan con la temática del mar. Lo esencial 

 
7 En el número 20 de Aljamía (2009, p. 62), se menciona también la existencia de un libro de poemas, «que se 
publicará próximamente». Sin embargo, tanto dicho volumen como otro quedaron inéditos; uno llevaba el título 
provisional Lienzos y cálamos y el segundo carecía aún de título. Este hecho es representativo de las fuertes 
dificultades de incorporación al sistema editorial hispánico que sufren los escritores marroquíes en lengua 
española. Para más información, ver LOMAS LÓPEZ, E. (2011): “La literatura hispanomagrebí y el mercado 
editorial: esbozo histórico”, en Aljamía, nº 22, pp. 69-78 
8 Así lo informaba él mismo a Aljamía, con motivo de la concesión del X Premio Rafael Alberti en 2009. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

26 

de este conjunto de poemas es, pues, por un lado, la métrica tradicional, su densidad 
intertextual e imaginaria, y, por otro, su localismo marroquí. 

 

Estudio me trico y composicio n formal: un clasicismo a contracorriente 

En primer lugar, a nivel formal destaca la presencia de la rima consonante9 en todos los poemas. 
La utilización de rima –y en particular, consonante– en la poesía contemporánea constituye 
toda una declaración de intenciones en tanto que la tendencia dominante en la escritura poética 
actual es justamente la contraria;10 poco a poco, el uso de la rima se ha ido abandonando en 
favor de otras formas de estructurar el ritmo poético. La versificación regular de Hmami, en la 
que la rima desempeña un papel estructurador, sitúa su poesía, en este sentido, en un espacio 
“a contracorriente”.  

De esta forma, Hmami alterna rimas oxítonas (agudas) y rimas paroxítonas (llanas) y 
optará, en la mayoría de los poemas, por presentar rimas «abrazadas» (abba), aunque también 
encontremos rimas «encadenadas» (abab, bcbc) en los dos últimos poemas. La composición 
de los poemas es minuciosa y estructura el ritmo de forma tradicional.  

Por otra parte, en las composiciones de Otro marinero, se aprecian diversos esquemas 
métricos. En el primer poema, «A Rafael Alberti», observamos una absoluta regularidad 
heptasilábica, algo llamativo, pues el uso del heptasílabo como verso regular –sin combinarlo 
con versos con otro cómputo silábico– apunta a una tradición poética anterior al 
Renacimiento, que caería en desuso y volvería a adquirir prestigio en las composiciones de los 
autores neoclásicos.11  Posteriormente, volverá a ser relegado durante el Modernismo y 
reaparecerá en la obra de algunos autores puntuales de la generación del 27, como Federico 
García Lorca. Sin embargo, Marinero en tierra, la obra con la que Otro marinero mantiene el 
intertexto más evidente, no contiene ninguna composición heptasilábica. La otra forma 
homogénea y regular que veremos en la obra de Rachid Hmami será el soneto («La playa») 
compuesto por versos endecasílabos. 

El resto de las composiciones presentan una versificación anisosilábica o heterométrica: 
pentasílabos y hexasílabos en el caso de «en la Plaza Mayor», hexasílabos y eneasílabos en «la 
abeja griega», y una métrica variable en los acrósticos. No obstante, se percibe un cuidado 

 
9 Empleamos el término «rima consonante», en lugar del de «rima total» que proponía QUILIS QUILIS, A. 
(1982): Métrica española. Madrid: Alcalá ediciones, p. 32. 
10 Por poner un ejemplo justificativo, en un estudio basado en 1515 poemas presentes en múltiples antologías de 
poesía contemporánea española se concluía que sólo 187 poemas utilizaban rima, mientras que los otros 1328 
carecían de ella. FRAU, J. (2004): “La rima en el verso español: tendencias actuales”, en Rhythmica, nº 2, vol. 2, 
pp. 109-136. 
11 Son heptasilábicos el Auto de los Reyes Magos, primitiva pieza dramática y la Disputa del alma y el cuerpo, ambos 
del siglo XII. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

27 

especial por la medida de los versos, dispuestos según patrones rítmicos reconocibles. Ambas 
características, una rima constante y una cuidada métrica, se conjugan con la presencia de 
anacronismos léxicos y estilísticos, especialmente visibles en «La abeja griega» (por ejemplo, 
bermeja). 

Todo ello confirma que la poesía de Rachid Hmami tiende un puente hacia la tradición 
hispánica, revelando una clara querencia por la métrica y la composición clásicas. Su preferencia 
por el heptasílabo denota un gusto por lo neoclásico, que se aleja de la línea de la revitalización 
del romancero propia de la generación del 27. Y con ello, apuesta el autor tetuaní por entablar 
un diálogo con la tradición centrándose en otros momentos de la historia literaria. 

 

Entre sí mbolos y ecos: la intertextualidad en la poesí a de Hmami 

Otro de los rasgos más destacados de la poesía de Rachid Hmami son constantes 
intertextualidades. En palabras de Sánchez Máiquez, «Rachid Hmami, asimismo, recrea […] 
todo un mundo lleno de referentes y tópicos literarios, que reflejan algunas de las lecturas del 
autor».12  Es decir, nos encontramos con una poesía que no solo enlaza con la tradición a través 
del uso cuidado de la métrica y la rima, sino también mediante una intertextualidad activa y 
personal.  

En este sentido, veremos un tipo concreto de intertextualidad: el de transducción, que 
cambia los mensajes y evita las citas literales.13  No veremos citas directas, sino indirectas. 
Hmami no reproduce versos ajenos, sino que reinterpreta elementos culturales y los adapta a 
su propia voz poética, a sus propias circunstancias de enunciación. El primer poema lo dedica 
a la figura de Rafael Alberti: 

Mar de Santa María 

grumete te saluda 

desde la lejana Uxda 

con zarca poesía. 

El saludo y la autoidentificación como “grumete”, como aprendiz de marinero, 
presentan a una voz poética que, con respeto y modestia, tiende un lazo hacia Rafael Alberti. 
Los topónimos (Santa María, Uxda) ubican el poema y conectan simbólicamente ambas orillas. 
Esta conexión es también una forma de identificación, dado que la voz lírica se reconoce en la 

 
12 SÁNCHEZ MÁIQUEZ, Á. (2009): “X Premio Rafael Alberti de Poesía”, en Aljamía nº 20, p. 61. 
13 Para ver más sobre esta cuestión, recomiendo el excelente artículo de Jorge Arroita: ARROITA, J. (2025): 
“Transposiciones y silepsis intertextuales: procedimientos de reapropiación citacional mediante transformaciones 
implícitas”, en Anales De Literatura Española, nº 42, pp. 39-63. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

28 

figura del Marinero en tierra albertiano y en su nostalgia del mar: «Tú, marinero en tierra, / 
tierra a los dos nos sobra». 

El segundo poema, «En la Plaza Mayor», también ubica la escritura, particularmente 
en Salamanca. Esta localización se refuerza con la mención de elementos culturales de la ciudad 
castellana, como la tuna. Aparecen además motivos propios del romancero, como el ruiseñor, 
«donjuanesco de las canciones amorosas, muy divulgado en Francia y no ignorado en 
España».14  Sin embargo, aquí el ruiseñor («Se calló un Ruiseñor») adopta un valor simbólico 
de la tristeza, algo que sucedía más a menudo en las composiciones cultas del Renacimiento 
que en las populares medievales.  

El canto triste y melancólico también se enlaza con otro símbolo fundamental: la rosa. 
La tradición literaria Oriental y Occidental de todos los tiempos, desde la Antigüedad hasta el 
presente, la ha utilizado como símbolo. Desde Homero hasta Omar Khayyam, Rumi o Yeats 
ha sido incorporada en las obras literarias, hasta el punto de que es fácil pensar que “no other 
flower has been so inmortalized”15. Es casi un símbolo universal. Rachid Hmami personaliza 
este símbolo, asociándolo a una tragedia amorosa, idea que corroboramos cuando vemos la 
referencia a la historia de Antonio Machado y Leonor Izquierdo, historia de amor que ha 
generado toda una tradición de reescrituras en las literaturas hispánicas.  

El poema «La abeja griega» prolonga la línea de diálogo con la tradición, pero lo hace 
con una densidad simbólica y estilística mucho mayor, lo que convierte esta composición en 
una de las más complejas del conjunto de Otro marinero. Su imaginario puede calificarse de 
barroco, no solo por la abundancia de imágenes y símbolos, sino también por el uso deliberado 
de un léxico arcaizante (con términos como bermeja, o expresiones como “librando yo y 
Campeador / batalla por mítica oveja”) que evocan la lengua poética del Siglo de Oro y la épica 
medieval. Este recurso, lejos de ser un simple ornamento, forma parte de una estrategia de 
revivificación del pasado literario, mediante la cual Hmami dialoga con la historia de la lengua 
y de la poesía española, apropiándose de su sonoridad y su tono heroico para construir un 
discurso propio. 

En este contexto, el poeta tetuaní recurre a un símbolo presente en varias tradiciones, 
como es el caso de la abeja. Desde la cultura egipcia, hasta la bíblica, griega, órfica, islámica y 
cristiana su simbolismo ha sido muy cambiante (Cirlot 99).16 Se recoge este legado polifónico 
y se transforma en una metáfora amorosa, donde la abeja, al clavar su «aguijón de amor», tiene 
un efecto demoledor en la voz lírica.  

 
14 ASENSIO, E. (1954): “Fonte Frida o encuentro del romance con la canción de mayo”, en Nueva Revista de 
Filología Hispánica, nº 4, p. 369. 
15 MAHDI AL-ZWELEF, K. (2013): “The Rose Journey”, en International Review of Social Sciences and 
Humanities, nº 5, vol. 2, p. 229. 
16 CIRLOT, J. E. (2018): Diccionario de símbolos. Madrid: Ediciones Siruela, p. 99. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

29 

Junto al símbolo de la abeja, vemos también el de la blanca flor y la perla. La infinitud 
de implicaciones de ambas a lo largo de la historia es muy difícil de trazar, pero en este contexto, 
relacionado con el enamoramiento amoroso parecen significar, respectivamente, la pureza 
inmaculada y la riqueza. El sujeto lírico emplea estos símbolos como recurso expresivo para 
representar la imaginada pureza de la amada y la voluntad de expresar el amor mediante dádivas, 
tópico, este último, tanto del amor cortés medieval y del amor udrí de la tradición árabe. 

El denso aparato simbólico de este poema (la abeja, la blanca flor y la perla) se enriquece 
con la presencia de intertextualidades «indirectas». La primera es extremadamente difícil de 
localizar17 y aparece en «con la bermeja / como en la leyenda tan vieja». Le sigue una estrofa 
muy significativa: 

librando yo y Campeador 

batalla por mítica oveja 

que ofrendará áurea madeja 

a su abrigo protector. 

 

Buceando sin temor 

a sacar ostra, vieira y almeja 

por si hallo perla a mi pareja 

de oceánico color 

La primera referencia es fácil de ver. Es al Cid Campeador, figura histórica y 
protagonista del cantar de gesta anónimo Cantar de Mío Cid,18 así como del resto de 
composiciones del llamado «ciclo cidiano». Se trata de una figura clave en la literatura 
medieval hispánica, que aparece en este contexto acompañada del tópico militia amoris 
(«batalla por mítica oveja»): lo bélico en el contexto amoroso. En cuanto a la idea de «áurea 
madeja», remite al vellocino de oro, elemento mitológico que simbolizaba riqueza extrema, 
legitimidad real y favor divino, aunque en algunas ocasiones se le concedían poderes mágicos, 
curativos o relativos a la fertilidad en la tierra. También se ha considerado como un símbolo de 

 
17 Puede referirse a varias leyendas locales tanto españolas como mexicanas, de Zamora («la piedra bermeja»), o 
de Taxco («la bermeja», una muchacha altiva), por poner un ejemplo. No he conseguido localizar la referencia 
concreta. 
18 La frontera entre realidad histórica, biográfica y ficción ha sido objeto de numerosos debates. Se ha llegado a la 
conclusión de que «el Cantar de mío Cid está construido sobre una realidad histórica, pero es una creación 
poética en la que se alteran unos hechos y se inventan otros». CACHO BLECUA, J. M. y LACARRA, M. J. 
(2012): Historia de la literatura española. Volumen 1. Entre la oralidad y escritura. La Edad Media. Barcelona: 
Crítica, p. 332. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

30 

«la fuerza suprema del espíritu por la pureza del alma», lo que implica que era una de las 
modalidades más evolucionadas del simbolismo del «tesoro».19  

No obstante, no son las únicas referencias del poema, de la misma manera que el tópico 
de militia amoris no es el único. La referencia a Lucanor y a su ayo alude a la obra el Conde 
Lucanor, de don Juan Manuel, otra obra fundamental en la literatura medieval hispánica, y, 
particularmente, en la cuentística. Contiene multitud de exempla o cuentos moralizantes 
originarios de varias fuentes, tanto griegas como árabes. Por último, vemos la idea de la cárcel 
de amor («mi corazón su fiel reja»), que también tuvo correspondencias con la literatura 
medieval castellana, y, particularmente, con la obra Cárcel de amor, novela didáctica y alegórica 
de Diego de San Pedro.  

El cuarto poema tiene una estructura simbólica y referencial menos compleja que el 
anterior. Sitúa en otro contexto (atalaya, balsa de haya, fenicio puerto...), e incorpora tan solo 
dos referencias: la referencia a Gabriel Celaya, poeta vasco del siglo XX y la alusión geográfica 
a los volcanes de Marte, los más grandes del sistema solar. Además, otro intertexto puede ser el 
rapto de las sabinas, leyenda romana («Tan muerto de celos vendré a raptarte»).  

El último poema es el que tiene el aparato simbólico y referencial menos denso, en tanto 
que las dos palabras que revelan los acrósticos, «Fátima» y «la madre», no incluyen mucha 
más intertextualidad. La única alusión que podríamos nombrar es la de la mano de Fátima 
(jamsah), símbolo antiguo de protección y buena suerte asociado con Fátima, hija del profeta 
Mahoma.  

En conclusión podría decirse que, en conjunto, la poesía de Otro marinero revela un 
aparato intertextual extraordinariamente denso, que combina un claro «vuelco hacia lo 
hispánico», especialmente lo medieval y aurisecular, con referencias contemporáneas (Rafael 
Alberti, Gabriel Celaya) y ecos clásicos, griegos y romanos (como el rapto de las sabinas). Todo 
ello nos confirma que nos encontramos con una poesía muy marcada por las lecturas del autor, 
anclada a una tradición reactivada mediante la reescritura personal. 

 

Del mar y el amor al arraigo: nu cleos tema ticos  

La densidad intertextual y simbólica de la poesía de Rachid Hmami se corresponde con un 
cierto hermetismo temático, fruto de una voluntad de sugerir más que de declarar. En el primer 
poema, por ejemplo, resulta difícil descifrar un tema único a causa de las metáforas y alusivas 
(«tejo noche y día / gran velamen que ansía / bálsamo de poniente»). No obstante, puede 
advertirse con claridad la intención de establecer un vínculo afectivo y literario con Rafael 
Alberti, subrayando el sentimiento compartido de desarraigo: ambos poetas comparten el 

 
19 CIRLOT, J. E. op. cit., p. 885. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

31 

«sentirse en tierra» y anhelan volver a estar a la deriva. La voz lírica de Hmami lo expresa en 
estos versos: 

Tú, marinero en tierra, 

tierra a los dos nos sobra, 

tanta vida nos cobra 

temprano nos entierra. 

La referencialidad explícita –el saludo «desde la lejana Uxda» dirigido a Santa María, 
lugar de nacimiento de Alberti, y la cita directa de «marinero en tierra»– culmina en el deseo 
de navegación: se pide que se «mueva la nave / encallada desde años». Si la voz lírica de Alberti 
lamentaba en Marinero en tierra que «Nací para ser marino / y no para estar clavado / en el 
tronco de este árbol»,20 Hmami reescribe esa nostalgia desde el Magreb, prolongando el motivo 
marinero pero desplazándolo a un territorio simbólico propio. El mar funciona, en ambos 
casos, como espacio de libertad, identidad y retorno, aunque en Hmami se tiñe de melancolía 
fronteriza: la añoranza del mar es también la del tránsito, el viaje y el diálogo entre orillas. 

Los poemas segundo y tercero abordan con mayor nitidez la temática amorosa, aunque 
con matices diferenciados. En «en la Plaza Mayor» vemos un tono más elegíaco: el amor no 
correspondido se funde con la evocación de un lugar concreto (Salamanca) que actúa como 
escenario simbólico de la pérdida. En cambio, en «La abeja griega», el amor adopta un cariz 
menos lamentativo y más introspectivo y reflexivo. Lo que prevalece en él es la búsqueda de la 
amada que poco a poco se aleja. En ambos casos el amor es, en def initiva, el tema central, 
aunque en uno se trate en tercera persona y en otro en primera; el sentimiento amoroso aparece 
igualmente ligado al tiempo y la memoria.  

El soneto «La playa» introduce una variación temática: presenta el amor al mar y a la 
naturaleza. El yo poético adora el mar por su belleza, por su movimiento y delicadeza, y envidia 
elementos construidos por el hombre (atalaya, balsa, puerto), porque se encuentran cerca de la 
naturaleza. La voz lírica anhela un vínculo más estrecho con ella, similar al que tienen los 
elementos que circuncidan el mar y la playa. Busca, en otras palabras, una integración armónica 
que supere la unidad perdida entre el marinero y su mar.  

Por último, el poema «Acrósticos» trata la fortuna y el arraigo. Los versos iniciales 
componen el nombre «Fátima», aludiendo a la mano de Fátima, símbolo protector y de buena 
suerte muy arraigado en la cultura magrebí. La voz poética llama a la fortuna «Farola de mi 
alma» y confiesa tener en ella «Anclado mi querer», demostrando un sentimiento de gratitud 
y dependencia del destino. La composición final, formada con el acróstico «la madre», 

 
20 ALBERTI, R. (2010): Marinero en tierra. Madrid: Público, p. 108. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

32 

funciona como cierre simbólico del poemario: tras el viaje por el amor, el mar y la tradición, la 
voz poética regresa a la tierra natal. El texto se convierte en una oda al arraigo, a la vez nostálgica 
y afirmativa, contraponiendo «la tierra que de niños amamos» con la que «de viejos 
añoramos». Hmami cierra así su ciclo poético sobre el regreso y la pertenencia, sobre la 
reconciliación entre el origen y la distancia. 

 

La reescritura de la tradicio n: el localismo marroquí  

La utilización de una métrica regular y rima consonante o las referencias intertextuales y el 
imaginario apegado a la tradición no impiden que la poesía de Rachid Hmami manifieste un 
fuerte componente local. Antes bien, esa apropiación formal de la herencia literaria sirve al 
poeta para reinsertar lo marroquí en el espacio simbólico de lo hispánico. 

Desde el primer poema, el saludo inicial ya anticipa que entraremos en un universo 
simbólico donde lo hispánico y lo marroquí convivirán. El poeta tetuaní, «grumete» que 
«saluda desde la lejana Uxda», empleará referencias a la tradición como medio para expresar 
sus sentimientos, pero lo hará localmente, desde una posición periférica y consciente de su 
diferencia, sin olvidar la conciencia de lo propio. En «La abeja griega», por ejemplo, esa mezcla 
de herencia hispánica y voz marroquí se hace explícita: 

Ya siento inmenso dolor 

por esta reina que me deja. 

¿¡Dios por qué su enjambre la aleja 

de este moro trovador!? 

De esta manera traza Hmami una reinterpretación del llamado romancero morisco, 
corpus de textos de origen aurisecular con algunos puntos en común –según Manuel Alvar– 
con los anteriores romances fronterizos, y otras diferencias dado que el romancero morisco «se 
iba a limitar a contarnos una serie de historias –a veces identificadas, otras no– en las que el 
poeta iba a reflejar sus propias penalidades» (Alvar XLII).21 En esta línea, Hmami transforma 
el motivo del “moro” literario en una figura de sensibilidad y melancolía, que canta lo que 
hermana la humanidad: el desamor y la distancia. 

El itinerario simbólico que comienza en el saludo desde Uxda culmina en los 
«Acrósticos», donde el poeta celebra la identidad marroquí y la memoria familiar. La imagen 
de la mano de Fátima, procedente de la tradición popular, y la alusión final a «la tierra que de 
niños amamos» condensan su voluntad de enraizar la palabra poética en lo propio, sin 

 
21 ALVAR. M. (1984): “Introducción”, en Romancero, selección, introducción y notas de Manuel Alvar. 
Barcelona: Bruguera, p. XLII. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

33 

renunciar al diálogo con la herencia española. Así, Otro marinero se cierra con una doble 
afirmación: la de la continuidad con la tradición y la de la singularidad de una voz que, desde 
Marruecos, reescribe la historia poética en español desde la otra orilla. 

 

Conclusio n: la poe tica transcultural de Rachid Hmami en el marco de la 

literatura marroquí  en lengua espan ola 

La poesía de Rachid Hmami constituye un pequeño universo singular dentro del panorama de 
la literatura marroquí en lengua española. A dicha literatura se le ha atribuido un componente 
realista, pero la obra de nuestro poeta tetuaní puso énfasis en otras posibilidades de escritura 
más allá de la mímesis de la realidad. En este sentido, se trata de una obra que escapa a ciertas 
caracterizaciones que la crítica ha querido atribuir a dicha literatura («humanismo solidario», 
«realismo», pobreza formal). 

Su obra logra tender puentes entre épocas y tradiciones, integrando referencias que 
abarcan desde la Antigüedad grecolatina hasta el Siglo de Oro y el siglo XX, sin renunciar a una 
mirada propia, arraigada en su contexto marroquí. En este sentido, su escritura combina forma 
y conciencia: una versificación tradicional y cuidada, sustentada en la rima consonante y la 
regularidad métrica, se conjuga con una intensa labor de reescritura cultural. Hmami no se 
limita a imitar modelos, sino que los reformula desde la otra orilla, situando su voz en el punto 
de encuentro entre lo hispánico y lo magrebí. Su poesía actúa así como un espacio de mediación 
simbólica, donde las herencias culturales españolas y marroquíes se entrecruzan en un espacio 
poético 

El resultado es una obra de gran coherencia estética y profunda carga identitaria, en la 
que el poeta demuestra que la tradición no es un legado estático, sino una materia viva que 
puede ser habitada, reinterpretada y localizada. En su mano, los símbolos clásicos —la abeja, la 
rosa, el mar, la mano de Fátima— recobran vigencia al insertarse en un imaginario que es, a la 
vez, transcultural y personal. 

En definitiva, la poesía de Rachid Hmami ofrece un ejemplo paradigmático de cómo 
la escritura en español desde Marruecos puede reactivar la tradición literaria peninsular desde 
una perspectiva periférica y diferente, generando nuevos significados y estableciendo un 
diálogo fecundo entre las lenguas, las culturas y las memorias. Su voz, discreta pero firme, 
confirma que la tradición solo se preserva plenamente cuando se la vuelve a escribir. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

34 

Bibliografí a 

ALBERTI, R. (2010): Marinero en tierra. Madrid: Público. 

ALVAR. M. (1984): “Introducción”, en Romancero, selección, introducción y notas de 
Manuel Alvar, pp. V- LXIX. Barcelona: Bruguera. 

ARROITA, J. (2025): “Transposiciones y silepsis intertextuales: procedimientos de 
reapropiación citacional mediante transformaciones implícitas”, en Anales De Literatura 
Española, nº 42, pp. 39-63.  

ASENSIO, E. (1954): “Fonte Frida o encuentro del romance con la canción de mayo”, en 
Nueva Revista de Filología Hispánica, nº 4, pp. 365-388. 

CACHO BLECUA, J. M. y LACARRA, M. J. (2012): Historia de la literatura española. 
Volumen 1. Entre la oralidad y escritura. La Edad Media. Barcelona: Crítica. 

CIRLOT, J. E. (2018): Diccionario de símbolos. Madrid: Ediciones Siruela. 

FRAU, J. (2004): “La rima en el verso español: tendencias actuales”, en Rhythmica, nº 2, vol. 
2, pp. 109-136. 

LOMAS LÓPEZ, E. (2011): “La literatura hispanomagrebí y el mercado editorial: esbozo 
histórico”, en Aljamía, nº 22, pp. 69-78. 

MAHDI Al-Zwelef, K. (2013): “The Rose Journey”, en International Review of Social Sciences 
and Humanities, nº 5, vol. 2, pp. 229-243.  

SÁNCHEZ MÁIQUEZ, Á. (2009): “X Premio Rafael Alberti de Poesía”, en Aljamía nº 20, 
pp. 61-68. 

QUILIS, A. (1982): Métrica española. Madrid: Alcalá ediciones.  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

35 

NOTA: CRITERIOS DE EDICIO N 

 

Aunque el conjunto de poemas que conforma Otro marinero es reducido, la densidad expresiva 
y delicadeza formal que los caracteriza exige una disposición particularmente atenta. A ello se 
suma el deseo de rendir homenaje al legado de Rachid Hmami, recientemente fallecido, cuya 
voz poética –sutil, culta y humana– merece una presentación a la altura del cuidado con el que 
el mismo concebía sus versos.  

Por este motivo, he optado por respetar escrupulosamente la disposición original de los 
textos, introduciendo únicamente un espaciado entre estrofas motivado por razones métricas 
y rítmicas. Esta decisión busca favorecer la lectura, permitir que el poema “respire” y facilitar la 
percepción de todo aquello que la métrica sugiere. Esta edición aspira, en definitiva, a ofrecer 
al lector una experiencia de lectura fiel al espíritu creador de Hmami, respetuosa tanto con la 
precisión filológica como con la emoción poética que late en su obra 

  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

36 

. 

 

 

 

 

 

 

 

Otro marinero 

Rachid Hmami 

 

 

 

—Poemario premiado en el X Premio Rafael Alberti de Poesía— 

  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

37 

I 

A Rafael Alberti 

 

Mar de Santa María, 

grumete te saluda 

desde la lejana Uxda 

con zarca poesía. 

 

En mi mente candente 

yo tejo noche y día 

gran velamen que ansía 

bálsamo de poniente, 

 

que me mueva la nave 

encallada desde años 

de interminables daños 

en destino sin clave. 

 

Tú, marinero en tierra, 

tierra a los dos nos sobra, 

tanta vida nos cobra, 

temprano nos entierra. 

 

 

 

 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

38 

II 

En la Plaza Mayor 

(Salamanca) 

 

En la Plaza Mayor, 

contemplando la luna 

y al son de alguna tuna, 

oí hablar de un traidor. 

 

Se calló el ruiseñor 

al saber la horrorosa 

historia de una Rosa 

que ya no rezuma amor, 

 

ni guarda su color, 

ni fragancia de diosa. 

La vida es engañosa 

hasta con la alegre flor, 

 

en cuyo gran honor 

la misma primavera 

la entroniza a su vera 

cual Machado a Leonor. 

 

¡Cuánta pena y dolor 

suspiró la campana 

por joven mexicana 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

39 

en la Plaza Mayor! 

 

III 

La abeja griega 

 

Un día en el comedor, 

mientras me sirvo la bandeja, 

entra rojiza griega abeja 

zumbando a mi alrededor. 

 

En gesto amenazador 

me frunce aquella linda ceja, 

y entre decidida y perpleja, 

me clava aguijón de amor. 

 

Entonces me entra sopor: 

me imagino con la bermeja 

como en la leyenda tan vieja 

cogiéndole blanca flor; 

 

librando yo y Campeador 

batalla por mítica oveja 

que ofrendará áurea madeja 

a su abrigo protector. 

 

Buceando sin temor 

a sacar ostra, vieira y almeja 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

40 

por si hallo perla a mi pareja 

de oceánico color; 

 

siendo yo arado en su alcor 

y mi corazón su fiel reja, 

que ni se cansa ni se queja. 

 

Por año todo verdor; 

yendo a tu ayo, Lucanor, 

a ver si por fin me aconseja 

con su cuán sabia moraleja 

a tratarla sin error. 

 

Ya siento inmenso dolor 

por esta reina que me deja. 

¿¡Dios por qué su enjambre la aleja 

de este moro trovador!? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

41 

 

IV 

La playa 

 

Te tengo envidia, dichosa atalaya, 

por el inmenso placer que te aliena 

de día y en las noches de luna llena, 

contemplando aquella tan linda playa. 

 

Envidia tengo de la balsa de haya, 

que cada vibrante segundo estrena 

sus caricias y un beso que suena 

a la más dulce rima de Celaya. 

 

Envidia tengo del fenicio puerto, 

que de lejos viene para casarte 

dejándome a mí de celos tan muerto. 

 

Tan muerto de celos vendré a raptarte 

y te traeré a mi poético huerto, 

escondido entre volcanes de Marte. 

  

 

 

 

 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

42 

Acrósticos 

 

I 

Farola de mi alma 

Árabe mujer, 

Tan tímida y calma, 

Infantil tu buen ser; 

Miré en tu palma 

Anclado mi querer. 

 

II 

La tierra que de niños amamos 

Agua tiene y fértil albero; 

 

Malvas en abundantes ramos y 

Albahacas con gran esmero; 

Dondiego que soñando gozamos y 

Romero cuyo olor venero. 

Esta tierra de viejos añoramos. 

 

 

 

 

 

 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

43 

Elementos culturales marroquíes en una 

antología del zéjel traducida al español 
 

Por Hassan Boutakka 

Universidad Hassan II de Casablanca 

 

Resumen 

Un colectivo de investigadores sobre el árabe marroquí acaba 
de sacar a la luz una antología del zéjel marroquí traducido al 
español publicada por La Real Editorial Universidad de 
Sevilla. Este trabajo examina cómo se han trasladado algunos 
fenómenos sociales propios de la cultura marroquí (los 
llamamos culturemas) expresados en árabe marroquí a la 
lengua española. Se ha distinguido entre los culturemas de 
carácter religioso inspirados sobre todo en el texto coránico, 
los sociales que reflejan la cultura popular marroquí y los 
idiomáticos inherentes a la estructura lingüística y a la 
particularidad del árabe dialectal de Marruecos. 

 

Introduccio n 

Esta comunicación aspira primero a hacerse eco de una antología del zéjel marroquí recién 
aparecida, y a partir de ella echar un vistazo sobre algunos elementos culturales, culturemas, 
propios de la cultura marroquí que aparecen en sus poemas y cómo han sido traducidos. Se 
trata de Antología del zéjel contemporáneo marroquí́22 que reúne una selección de zéjeles escritos 
por quince autores marroquíes contemporáneos acompañados con quince biografías 
actualizadas de los autores, un estudio y una traducción de los poemas al español. Esta antología 
es primera y única en su género. Sin duda va a dar testimonio de cómo este género andalusí 
pervive con gran producción y afluencia de lectores en esta otra orilla del mediterráneo. Su 
particularidad radica, ahora como entonces, en que está compuesta en la lengua que utiliza la 
gente de a pie en su comunicación diaria. Vive y se nutre de esta lengua diaria constituyendo 
un tesoro de elementos culturales emanados de la lengua, las tradiciones, las creencias, las 

 
22 MOSCOSO GARCIA, Francisco, ARAGON HUERTA, Mercedes, BOUTAKKA Hassan y GINTSBURG, 
Sarali (2024). Antología del zéjel contemporáneo marroquí, editorial Universidad de Sevilla. 243p.  
 

Portada del libro del autor Hassan Boutakka 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

44 

supersticiones y visiones de estos hablantes. Elementos todos que los teóricos engloban bajo el 
nombre de culturema.  

El origen del término no es muy claro. Se atribuye a Nord, a Vermeer y también a 
Oksaar. Según Mayoral Asensio (1999:67-72), Nord cita la siguiente definición de culturema, 
atribuida a Vermeer: 

Culturema: “Un fenómeno social de una cultura A que es considerado relevante por los 
miembros de esta cultura y que, cuando se compara con un fenómeno social correspondiente 
en la cultura B, se encuentra que es específico de la Cultura A”. 
 

El término “culturema” es, cada vez más, usado en los estudios culturales, fraseológicos 
y traductológicos y hace referencia a una noción reciente que es susceptible de confundirse con 
otros conceptos tales como frasema, idiomatismo, símbolo, palabra cultural, etc. Los 
culturemas son, por definición, nociones específico-culturales de un país o de un ámbito 
cultural y muchos de ellos poseen una estructura semántica y pragmática compleja.   

 

Clasificacio n, caracterí sticas y a mbitos de los culturemas 

Los culturemas no existen fuera de contexto, surgen en el seno de una transferencia cultural 
entre dos culturas concretas. Son considerados como tales en el marco de dos culturas 
concretas. una palabra dada, por ejemplo, hace las veces de culturema entre las lenguas A y B, 
pero no necesariamente entre las lenguas A y C23. El número de culturemas no es fácil de 
cuantificar, y se incrementan continuamente. Además, pierden validez y actualidad, no son 
eternos ni son un grupo cerrado, sino que siempre se crean culturemas nuevos. Existen 
culturemas específicos de cada país, pero también otros compartidos entre distintos países y 
lenguas. En todas las lenguas existen culturemas asociados con personajes arquetípicos. 

En la taxonomía de los culturemas, Nida24 distingue entre cinco ámbitos: 

1. Las diferencias ecológicas entre las distintas partes del mundo.  Por ejemplo, es difícil para 
los esquimales entender el concepto del desierto. 
2. Las diferencias de cultura material, más complejas aún. Es difícil entender una referencia a 
la práctica de cerrar las puertas de una ciudad para las culturas que no tienen la experiencia de 
haber vivido en ciudades amuralladas. 

 
23 LUQUE NADAL, L. (2009). “Los culturemas: ¿unidades lingüísticas, ideológicas o culturales?”. Language 
design: journal of theoretical and experimental linguistics, Nº. 11.  p. 80. 
24 Nos basamos mucho en las definiciones de Eugenio NIDA. Cf. NIDA, E. (2012)"Sobre la Traducción". 
Selección y traducción de Eugene Nida y de María Elena Fernández. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

45 

3. Las diferencias de cultura social son también complicadas para el traductor; por ejemplo, en 
la cultura española o francesa no hay un vocablo para “tío materno” y “tío paterno” como sí 
hay en árabe. 
4. Las diferencias de cultura religiosa, que Nida considera las más complicadas, resultan bas-
tante difíciles de traducir, especialmente en lo que respecta a los nombres de los dioses. Este 
ámbito se desglosa en dos apartados: 
1) Diferencias de convenciones y hábitos sociales: cuestiones relacionadas con el tratamiento y 
la cortesía, con el modo de comer, de vestir, de hablar; costumbres, valores morales, saludos, 
gestos, la distancia física que guardan los interlocutores entre sí, etc. 
2) Diferencias de organización social: sistemas políticos, legales, educativos, organizaciones, 
oficios y profesiones, monedas, calendarios, eras (la hégira, la era cristiana), medidas, pesos, etc. 
5. Las diferencias de cultura lingüística las agrupa Nida en cuatro tipos: fonológicos, morfoló-
gicos, sintácticos y léxicos. los escollos culturales provocados por refranes y frases hechas, y los 
desencuentros generados por alegorías y asociaciones simbólicas (la simbología de colores, flo-
res, plantas, animales, etc.). También incluye en este ámbito la cuestión del trasvase cultural de 
interjecciones, insultos y blasfemias, etc., cuyo grado de aceptación por parte de una cultura 
puede provocar una disfunción entre un texto y su traducción 

En el ámbito hispánico, Hurtado Albir destaca seis factores que cualquier traductor 
debería tener en cuenta a la hora de traducir culturemas25: 
1. El tipo de relación entre las dos culturas, es decir, la distancia entre las dos culturas, la visión 
que una cultura tiene de la otra, etc. 
2. El género textual en que se inserta, ya que las características del texto original condicionan la 
función del culturema en el texto meta. 
3. La función del culturema en el texto original, es decir, su relevancia, o no relevancia, en rela-
ción con el conjunto del texto. 
4. La naturaleza del culturema: el registro al que pertenece, su grado de novedad, de universa-
lidad, etc. 
5. Las características del destinatario: su motivación, nivel cultural, etc. 
6. La finalidad de la traducción que determinará la solución o técnica que adoptará el traduc-
tor. 
 

Los culturemas de la antologí a 

A la luz de las definiciones teóricas arriba citadas, hemos seleccionado algunos culturemas de 
nuestra antología para que nos sirvan de modelo, ya que, si nos detenemos para analizarlos 
todos, tendríamos que pararnos ante cada verso y enunciado. Para empezar, daremos por hecho 
que la traducción sacrifica el ritmo y la música en los juegos puramente fonéticos. De hecho, 

 
25 HURTADO ALBIR, A. (2001/2011). Traducción y traductología. Madrid: Cátedra. (pp.614-615). 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

46 

traducir es transferir un significado de una forma de significación (lengua) a otra forma 
(lengua), y no siempre la sustancia del significado en sendas formas corresponde con su forma.  
Es el caso que se da, verbigracia, en las casidas de Mimoun El Rhazi que aparece en la antología 
mencionada, cuando el poeta hace un juego fonológico en uno de sus poemas del diván Nún 
sin punto, cambiando el sonido ج     (chicheante prepalatal sonoro) / ž /, en la palabra “فرجينا”, 
por el sonido ح (fricativo faringal sordo) / ḥ / en la palabra “فرحينا” para producir una sonoridad 
no trasladada por la versión española: 

 كوُني كوُمْبارس فْ كرَنْفَال الدهشة 

 فرجْيناَ .. فرحْيناَ 

 

Sé comparsa en el carnaval del asombro 
Danos espectáculo… alégranos 

 

O en esta otra estrofa del mismo poema: 

 خفيف دافي كيف نسمة ف صيف 

 شفيف كيف ريشة على حد سيف 

traducida: 

Ligero y templado como una brisa en verano 
Fino como una pluma en la punta de una espada 

 

En los culturemas, la traducción se limita a trasladar el significado, con la obligación de 
recurrir a la técnica literal auxiliándose con las notas explicativas del traductor perdiéndose el 
juego fónico.  

Los poetas antologados, aquí, son representativos de diferentes estilos y escuelas del 
zéjel marroquí moderno, y aunque se siente un afán innovador y universalista de muchos 
zejeleros sus poemas quedan impregnados de componentes culturales puramente locales y 
particulares. 

Culturemas de carácter religioso 

Hay expresiones de origen religioso usadas de forma lexicalizada y que no plantean gran 
problema de comprensión. En el poema Soñé de Sabah Bendaoud, el traductor se sirve para la 
expresión “ يتفكر الله   de su equivalente español “ojalá” que, al ser un préstamo del árabe ”على 
(Del ár. hisp. law šá lláh 'si Dios quiere'), la traducción consigue mantenerse fiel al original: 
“ojalá pensara”. Cuando se dan casos como estos, la traducción queda fiel al original. Y del 
poema La lágrima de la misma zejelera, la expresión que remite al “iftar” o primera comida del 
que ayuna en o fuera de ramadán: “صيام  traducida sin alejarse del marco de referencia ”نفْرق 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

47 

religioso: “rompo el ayuno”, ya que el ayuno ha sido una práctica y tradición presente en casi 
todas las religiones por lo que no plantea dificultad de comprensión. Es más, la zejelera lo usa 
como referente religioso para recordar otro culturema árabe, a saber, el famoso personaje de 
ficción, Šahrazād (Sherezade), la contadora de cuentos en Las mil y una noches que, llegada la 
aurora, tiene que dejar de contar, o sea ayunar de hablar: 
 

 وبين الدمعة والدمعة 
 كنفْرق صيام ليام 

 ...ب نجمة طلع 
 ...عليها فجر الصمت

 و غوتات ف قلب شهرزاد

Rompo el ayuno de los días 
Con una estrella sobre la que… 
Sube la aurora del silencio… 
Y ha gritado en el corazón de Sherezade. 
 

En el texto original se combina una expresión coránica “أعلم الغيب”, referida a que solo 
Dios tiene conocimiento de lo oculto26,  con la palabra “عيب” (aleve)27 que socialmente se suele 
usar como interjección para decir a alguien que lo que está diciendo o haciendo es falto de 
educación: 

 أناَ نقُولْ ليَهْ 
 مَا نعْلمَْ غِيبْ 

 و هُوّ يقُولْ لََ عِيبْ  
 عِيبْ علِيكْ 

 أناَ شُفْتكْ ف صُغْركْ 

Pero se pierde en la traducción: 
 
Yo le digo 
no tengo conocimiento de lo oculto 
Y él me dice: tienes la culpa, 
vergüenza tenía que darte 
Yo te vi en tu niñez 
 

 
26 Idea repetida en el Corán en diferentes azoras y en varias formulaciones, entre ellas: 

وءُ" )الأعراف، " نِيَ السُّ  188)وَلوَْ كنُتُ أعَْلمَُ الْغَيبَْ لََسْتَكثََْتُْ مِنَ الخَْيِْْ وَمَا مَسَّ
“Si tuviera conocimiento de lo oculto tendría abundantes bienes materiales y no me alcanzaría nunca un mal” 
(Los lugres elevados, 188) Traducción de Isa García. 
27 Aleve: Del ár. hisp. al‘áyb, y este del ár. clás. ‘ayb 'defecto', 'tacha', 'nota de infamia'. (https://dle.rae.es/)  

https://dle.rae.es/


 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

48 

En general, el lenguaje alegórico se pierde en el texto traducido. Esto es debido a que el 
vocabulario pertenece a un campo semántico relativo a la religión que en la traducción queda 
opacado. “Blasfemar” e “inclinarse” no reproducen exactamente sus equivalentes respectivos 
en árabe “ اكفر” y “اركع” porque se trata de dos términos inspirados de la religión musulmana. El 
poeta Ali Miftah hace uso de los dos vocablos, y otros muchos del campo semántico de la reli-
gión musulmana, para acentuar el color espiritual con que pinta su composición La fiesta de 
la sombrilla. El repertorio de este vocabulario lo integran las voces y expresiones siguientes: {“  

هاز كف  “ ,”حلفوا بايمينهم“ ,hicimos las abluciones ”توضينا“ ,han blasfemado ”كَفروا“ ,inclinado ”راكع

لسما)ء(ل ” Levanta una palma al cielo, “)اكفر ب السما)ء( اركع للما)ء” Blasfema por el cielo inclínate 
ante el agua}. La connotación religiosa se evapora, aunque la traducción es muy acertada. 

 
Lo mismo ocurre con la palabra “hirz”, que se refiere a la súplica que se lee, se escribe o 

lleva puesta como amuleto, con el fin de protegerse de los peligros. Mourad Kadiri, zejelero 
insigne, usa su forma verbal (احْرَزْني) cuando pide refugio y suplica ayuda en el dolor, invocando 
al “nombre de la rosa” y a poesía no leída. Dice en el poema Dame: 

 احْرَزْني بْ سُورةَ الألَـمْ 

 احْرزني بْ "اسْم الوَردَْة"، 
 احْرَزْني بْ قصَْايـَدْ مَا قرِْيتْـهَاشْ 

Protégeme con la sura del dolor 
Protégeme con “El nombre de la rosa”, 
Protégeme con las casidas que no he leído. 
 

 El valor religioso del verbo “احْرزني” (Protégeme) lo corrobora el término “َسُورة” (sura) 
que designa cada uno de los 114 capítulos a los que está dividido el Corán. 

Culturemas sociales 

Las creencias supersticiosas son ingrediente presente en el imaginario de todas las culturas y 
civilizaciones. Los dientes de leche de un niño comienzan a moverse y a 
caerse, aproximadamente a los 6 años, para ser cambiados. En algunas culturas se cambian los 
dientes por dinero, en otras los ángeles se llevan los dientes de debajo de la almohada y dejan 
regalos, lo que en la mayoría de los países de habla hispana se asocia con “el ratoncito Pérez”. En 
Marruecos, una forma de aliviar al niño de la molestia que acarrea perder un diente es pedir al 
niño que arroje el diente al sol y le pida cambiárselo por otro de oro. En El sol del agua, Balbali 
aprovecha esta costumbre para enlazar con el tema del tiempo y los crepúsculos que constituyen 
el trasfondo semántico de su poema. Dice: 

 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

49 

 أناَ شُفْتكْ ف صُغْركْ 

 و سمعْتكَْ ف حدِيثْ معَاهَا
 سمعْتكَْ تناَدِيهَا

 يسَه ياَ أمّ الشّمُوسْ شمِ 
 هَاكِ سنّةْ الحْلِيبْ 

 واعْطِينِي سنةّْ الغْزاَلْ 

Yo te vi en tu niñez 
y te oí hablar con él. 
Te oí llamándolo 
¡Solecito! ¡Madre de los soles! 
Toma este diente de leche 
Y dame un diente de gacela 
 

La historia del niño del poema no termina aquí como hacen los niños ordinarios. El yo 
del poema espera que el sol le entregue el diente exigido tanto que, en vez de diente de gacela, 
el sol se ríe hasta mostrarle su muela del juicio. Ahora bien, el diente se pide a la aurora y no al 
sol, como sería normal. Es una broma poética que vincula el sol con su muerte en el mar y su 
resurrección en la aurora: 

 

 هِيَّ تضْحَكْ ليِكْ 
 حتىّ باَنْ ليِهَا دَرصْْ الفْجْرْ 

 و فكّرْنِي، 

 أناَ نعْقلْ ب عَقلْ الصّغَرْ 
 باللّّ گـلَعْتْ طرَفْْ منْ ضلوُعْهَا 

 لوَّنتَْ بِيهْ سنَّةْ الغْزاَلْ 

¡Cuánto esperaste! 
Él te sonreía 
Hasta vérsele la muela de la aurora 
Y recuérdame, 
tengo recuerdos de infancia 
de que arranqué un trozo de sus costillas 
coloreé con él el diente de la gacela 
 
 En el mismo poema, el yo poético se casa con el sol, que es femenino en árabe. Lo 
sabemos por un léxico propio al campo de la boda y, sobre todo, la palabra “الهدية” (el cortejo), 
que recalca una tradición social propia de algunas regiones del país, en las que la familia y 
vecinos del novio llevan exhibiendo los regalos a la novia (ropa, zapatos, perfumes, bolsos, etc.) 
en un carro tirado por un caballo, tras el cual vienen la familia y vecinos cantando a lo largo del 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

50 

camino que conduce de la casa del novio a la de la novia. A veces, se sube alguna mujer al carro 
y baila al ritmo de la música de la banda popular que suele acompañar a la comitiva. Dice: 

 من نهَارْ الهْدِيَّه 
 طلَبتْْ يديَّا

 وادِّيتهَْا ليِهَا بلََ ندَامَه 

desde el día del cortejo 
me pidió mi mano 
y se la llevé sin arrepentimiento. 
 

La gente del campo en Marruecos sabe que las gallinas suelen emitir un cacareo a modo 
de aviso de que van a poner un huevo. Después de ponerlo, emiten otro cacareo que informa 
de que podemos recoger el nuevo huevo en el gallinero, como si estuvieran contentas de su 
hazaña. De este hecho fáunico proviene la expresión “حمَاتْ فِيهْ البِْيضَه” que se usa para aludir a 
alguien que se entera de un secreto y no puede guardarlo. Con este mismo culturema, Balbali 
describe los saltos de los peces que, al descubrir el “secreto” del sol a modo de huevo que se pone 
en el mar, tratan de revelarlo porque no lo pueden guardar. Los traductores tuvieron que 
explicar la expresión cultural “البِْيضَه فِيهْ   con una frase prosaica como “no pudieron ”حمَاتْ 
mantener el secreto”: 

 ما عرف غِيْْ الحُْوتْ سرهَّا   
 اللِّّ باَنْ منهَا

 دفََّّ بِيهْ البْحْرْ ضلوُعُه 
 و الحُْوتْ حمَاتْ فِيهْ البِْيضَه 

 الكْلََمْ اللِّّ سمْعُه 
 بغَا يحْكِيهْ 

 ومَا عرفْ ليِهْ 

 ينَقّزْ منْ مَاهْ 
 ودَغْياَ يرجَْعْ ليَهْ 

 و بِيْن الخْرُوجْ و الرجُّوعْ 
 الوْقتْ ما سعْفُه 

 

Con lo que apareció de él 
Calentó el mar sus costillas 
Y los peces no pudieron mantener el secreto  
Las palabras que oyeron 
Quisieron contarlas 
Y no supieron cómo 
Saltando desde el agua 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

51 

Y rápidamente vuelvan a ella. 
Y entre la salida y el regreso 
No tuvieron tiempo. 
 

Se da vida a los culturemas aprovechando un molde oracional paremiológico para crear 
otro enunciado poético cargado de simbología a la vez que de intertextualidad con el dicho 
popular imitado. Lo hace Mimoun El Ghazi en el diván Nún sin punto, al parodiar el refrán 
que dice literalmente “كمشة ديال النحل احسن من شواري دبان” (un puñado de abejas vale más que 
unas alforjas llenas de moscas), prevaleciendo el silencio a las palabras: 

 السكات

 كافي على شواري كلَم 
 خاوي 

 كيف أصداف رماها لبحر 

 

El silencio 
Más suficiente que alforjas de palabras 

Vacío 
Como conchas que ha arrojado el mar 

 

Culturemas idiomáticos 

Aunque el árabe marroquí deriva principalmente del árabe clásico, muchas palabras primitivas 
han modificado su significado restringiéndolo o ampliándolo. La palabra “ الحوت” que en árabe 
clásico se refiere solamente a la especie de “ballena”, en el marroquí se ha ampliado para usarse 
como hiperónimo referido a todas las especies de peces. El yo poético del poema Soñé, de Sabah 
Bendaoud, dice verter su corazón lleno de desgracia en el vientre de los peces: 

 اللّ قلبها عمر 

 فاض ف كاس المحنة 
 وخويتو ف كرش الحوت 

 
cuyo corazón se llenó 
Desbordó en el vaso de la desgracia 
Y vertí en el vientre de los peces 
 

En este mismo poema, en el que se sueña con un mundo mejor, se evoca el tema de la 
emigración clandestina que ha transformado el desierto del Sáhara y el mar mediterráneo en 
cementerios donde mueren emigrantes clandestinos subsaharianos y magrebíes. Como 
emigran sin papeles, “queman” – o sea no respetan – las leyes. En árabe marroquí, se dice al 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

52 

saltarse un semáforo: “ حرگ ضو لحمر y y todo lo que es transgresión de leyes se designa con el 
verbo, “حرگ”. Varias obras de arte, películas, novelas, y cuentos llevan esta palabra como título. 
Al extenderse el fenómeno de la emigración sin papeles, se ha lexicalizado la expresión y se ha 
banalizado el término. La voz del poema Soñé compara sus palabras a un mar limpio de 
emigrantes, esto es limpio de sufrimiento: 

 احراكة  حروفي بحر بل
 أرض بلَ دم 

 نظرة بلَ هم 
 ليل بلَ ظلَم 

 

Mis letras un mar sin los harraga 
Una tierra sin sangre 
Una mirada sin angustia 
Una noche sin oscuridad 
 

La misma suerte de la palabra “حوت”, que modifica su significado en el árabe marroquí, 
corre la palabra “عليها”  formada por la preposición “على” y el pronombre femenino “ها” en 
forma enclítica. Este grupo morfemático, cuando va precedido de la conjunción de 
coordinación “و” y la “ي”, funciona como alargamiento de la kasra de la “ ِل”, y pasa a ser un 
adverbio de consecuencia equivalente a: por eso, por lo tanto, así, etc. Con este valor se usa, y la 
ha usado, Hmida Balbali en su poema El sol del agua: 

 علِيهَا وقَّفْت الشّمسْ 
 ف الشّفَقْ 

Por eso paré al sol 
en el crepúsculo. 
 

Hay frases que se usan para expresar, con matiz enfático, gran reiteración en 
determinada acción para insistir con obstinación y/o tenacidad, machaconamente. Es el caso 
del protagonista del poema El cementerio cristiano, de Bouazza Sanaoui, que al robar una flor 
del cementerio cristiano va corriendo y corriendo hacia su casa para guardarla en un florero. La 
reiteración de la acción de correr seis veces en los tres versos confiere a la acción, con su valor 
verbal, dinamismo y énfasis. Para que la reiteración no se considere excesiva, se anteponen a la 
frase el nexo “يا ما”. 

 واجري يا ما تجري
 واجري يا ما تجري
 واجر يا ما تجري

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

53 

Supongo que este culturema encontraría su equivalente en las expresiones españolas: 
“dale que dale”, “dale que te pego” o “dale que le das”. Así el equivalente de esta estrofa sería 
culturalmente: 

Dale que te pego 
Dale que te pego 
Dale que te pego. 

  
Como equivalente a la traducción literal: 

 
Y Corre que corre 
Corre que corre 
Corre que corre. 

 
Lo que pide Mourad Kadiri en el poema Dame son todo ambigüedades: pide alzhéi-

mer, amargura, trago de muerte, sudario de tela de araña, etc. ¿Vuelan las alas rotas? Igual no, 
pero “ ْوْمَا فِيهَا باَس” (no pasa nada) si las pide el yo poético tal como está pidiendo todas las ab-
surdidades anteriores. Esta expresión “ ْوْمَا فِيهَا باَس” se lo legitima: 

 وْمَا فِيهَا باَسْ 

 إيلََْ اعْطِيتيِني جْناَحْ مَكْسُورْ 
 نطْيْْ بيِهْ 

 
No pasa nada 
Si me das alas rotas 
volaré con ellas 
 

Conclusio n 

El zéjel marroquí, al ser poesía cantada en voz del pueblo, sirve como registro de los culturemas 
de todo tipo que abundan en la vida cotidiana de los marroquíes. Con ellos vive su lengua y a 
través de ellos manifiestan su comprensión del mundo y cosmovisión.  

La equivalencia, que la traducción ha encontrado a estos culturemas en el plano léxico 
o de la expresión, es unas veces equivalencia total, otras parcial y, a veces, nula. La traducción 
literal, denominada también “sustitución” es, generalmente, la técnica más usada en esta 
antología.  

La equivalencia parcial se presenta cuando no hay correspondencia exacta entre las 
locuciones del árabe y el español. Está motivada por divergencias respecto al contenido 
semántico, la composición léxica, la estructura morfosintáctica, o el componente pragmático. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

54 

En general, no se dan equivalencias nulas. A falta de una expresión idiomática 
equivalente a la del árabe, los traductores se esfuerzan en encontrar una traducción 
interpretativa o explicativa.  

Sin lugar a dudas, la traducción de elementos que reflejan un aspecto cultural propio 
del árabe plantea problemas extra. Suelen ser expresiones cuyo término hace referencia a un 
objeto sin parangón en el español, expresiones que evocan tradición o costumbre propia 
marroquí, o expresiones pertenecientes a un dominio léxico marcado culturalmente.  

Como bien se puede atestiguar con una comparación de las composiciones con sus 
originales, la mayoría de los vacíos referenciales se han resuelto mediante el recurso a la 
descripción (un equivalente no fraseológico) o a un equivalente acuñado. 

Pese a las observaciones traductológicas que se puedan hacer a la antología mencionada, 
las casidas presentan características peculiares que les confieren, a cada una, una unidad literaria 
y estética que hace que su lectura sea amena. Esperamos que constituya un punto de partida 
para la traducción de más zéjeles, porque el zéjel es una producción literaria propia y referencial 
marroquí que merece ser leída en castellano y en otros idiomas. 

 

Bibliografí a 

ALBIR, Hurtado (2001/2011). Traducción y traductología. Madrid: Cátedra.  
NIDA, Eugenio (2012) Sobre la Traducción. Selección y traducción de Eugene Nida y María 
Elena Fernández. 
MOSCOSO GARCIA, Francisco, ARAGON HUERTA, Mercedes, BOUTAKKA Hassan 
y GINTSBURG, Sarali (2024).- Antología del zéjel contemporáneo marroquí, editorial Univer-
sidad de Sevilla.-  243p.  
  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

55 

Análisis de los aspectos fonéticos de los 

préstamos españoles en el ḥassāniyya 

 

 Por Dadda Sidi Abdorabih y Abdelmajid Amehdar  

Universidad Hassan II de Casablanca 

 

Introduccio n  

Es bien sabido que las palabras de origen extranjero se adaptan a las leyes de la estructura del 
sistema nativo acogedor. Esta acomodación de los préstamos a los hábitos articulatorios de la 
lengua receptora se realiza generalmente según un criterio de semejanza fonética. Cuando, por 
ejemplo, las formas fonéticas de la lengua española coinciden con las de la lengua receptora, se 
produce una sustitución de un sonido común por otro marcadamente semejante. Si la lengua 
donante tiene elementos nuevos, la asimilación auditiva y articulatoria se produce 
necesariamente por sustitución pura y simple de los elementos de la lengua receptora que tienen 
propiedades fonéticas similares. Esta introducción de los nuevos elementos fónicos en la lengua 
prestataria no es automática, puesto que está sujeta, por un lado, a un hecho sociohistórico 
(contacto intenso y desarrollado entre dos lenguas) y, por otro lado, a la forma fónica superficial 
de la lengua meta. En este marco, el descubrimiento del proceso de adaptación fonética de 
palabras prestadas del español al ḥassāniyya pasa por el estudio de las formas fónicas de las 
vocales, los diptongos, las consonantes, la estructura silábica y la estructura del acento, 
basándose en el corpus recopilado en la región de Laâyoune-Sakia El Hamra de 2022 a 2023.  
 
Vocales 

La sencillez del sistema vocálico español facilita normalmente la adopción de los españolismos 
en el léxico de la lengua receptora. Sin embargo, esta facilidad no significa necesariamente que 
no haya huellas fónicas susceptibles de constituir un criterio para la verificación de préstamos 
de la lengua española. Dejando de lado los elementos funcionales de las vocales abiertas /e/ y 
/o/ que suelen equipararse con [i] y [u] fuera de contextos donde aparecen consonantes 
enfáticas, hay otros cambios evolutivos del sistema fónico del ḥassāniyya. Efectivamente, el 
sometimiento de las palabras de origen español al análisis conduce a la observación de dos tipos 
fundamentales de cambios que rigen las leyes de formación del sistema vocálico ḥassāní: 
cambios en la apertura de las vocales y la pérdida de ciertas vocales débiles. 

Cambios en la apertura de las vocales 

En general, un préstamo no sirve solo para reconstruir la estructura fónica de dos lenguas en 
contacto, sino que constituye, en sí mismo, un argumento innegable para el estudio de la 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

56 

evolución de las lenguas. En el caso específico de los españolismos en el dialecto ḥassāní, resulta 
que todos los cambios en la apertura vocálica sufridos dentro de las palabras transferidas, se 
pueden explicar a partir de esta teoría global de los préstamos. 

En un nivel puramente articulatorio, las modificaciones de apertura atestiguadas por 
los préstamos son: el cierre de las vocales semiabiertas y la apertura de las vocales cerradas en el 
sistema lingüístico de la lengua fuente. 

Pérdida de apertura vocálica 
Este cambio afecta principalmente a las vocales de apertura media /e/, /o/, que tienen un estatus 
fonológico en español y que, en ḥassāniyya, aparecen solo en ciertos contextos de la estructura 
superficial, especialmente en contacto con consonantes enfáticas. Estos dos elementos 
vocálicos se articulan automáticamente [i] y [u] cuando el entorno consonántico no contiene 
consonantes enfáticas, que tienden a abrir vocales cerradas. Algunos ejemplos aclaratorios de la 
sustitución de la vocal [e] por la [i] son: coche > kutši, manera > manīra, mesa > mīssa, semana 
> simāna, etc. Igualmente, el cierre de [o] en [u] se ilustra en los siguientes ejemplos: abogado 
> bugaḍu, baño > banyu, bomba > bumba, bonito > bunītu, etc. Asimismo, la conservación de 
la apertura de [e] y [o] solo es posible cuando la consonante que las sigue o las precede se ha 
vuelto enfática: peseta > pisīṭa / bṣīṭa, consúl > kunṣul, etc. Por tanto, podemos decir que la 
pérdida de la apertura vocálica [e] y [o] en los préstamos españoles está ligada a la estructura 
abstracta del sistema vocálico del ḥassāniyya donde las vocales [e] y [o] no juegan un papel 
distintivo, mientras que la conservación de la apertura vocálica está estrechamente relacionada 
con la estructura superficial de este mismo sistema, cuyos elementos vocálicos pertenecen a la 
combinación fónica en la cadena hablada. 

También hay otro tipo de modificación de apertura que afecta a la vocal de apertura 
máxima [a] y que los gramáticos árabes llaman la imāla.28 Este fenómeno está atestiguado en el 
dialecto ḥassāní. Toca, en palabras prestadas, la vocal corta [a] en posición pretónica, que se 
convierte en [ā]. A modo de ejemplo, citamos los siguientes españolismos que ilustran mejor 
este caso de modificación articulatoria: mochila > mutšilā, carpeta > karpiṭā, etc. 

De igual modo, la transformación de [a] en [ə] se rige por la presencia de las vocales 
anteriores [e] y [i] en las sílabas posteriores: barniz > bərnīz, pastilla > pəstīyya, etc. En estos 
ejemplos, la articulación percibida de la vocal media central [ə] es idéntica a la que aparece en 
las palabras por razones de estructura silábica, como en los vocablos de origen español: 
brillantina > bəriyyantīna, escuela > Səkwīla, etc. 

 
 
 

 
28 La imāla (inflexión) se refiere al fenómeno fonético que ocurre en ciertos dialectos árabes, por el cual el sonido 
[a] cuando es largo [ā]-se pronuncia en determinadas circunstancias como ē o ī. Algunos ejemplos de los 
españolismos con la imāla encontrados en el ḥassāniyya son: bandera > bandīrā, cable > kablī, etc. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

57 

Apertura de ciertas vocales cerradas 

En lo que se refiere a la apertura de ciertas vocales cerradas, se puede notar que este tipo este 
cambio es mucho más raro y solo puede explicarse globalmente por el entorno fónico que, 
probablemente, influya en la apertura de las vocales de las lexías prestadas. En efecto, la 
sustitución de las vocales cerradas [i] y [u] por las vocales abiertas [e] y [o] está determinada por 
el contacto de las consonantes enfáticas: pepino > pipinu, consúl > qunṣul, etc. También, hay 
un caso de la apertura de la vocal [e] en [a], en la palabra prestada rāy que proviene de la forma 
española rey. La justificación de esta transferencia vocálica solo es posible desde la estructura 
fónica superficial. En efecto, el contacto de la vibrante múltiple alveolar sorda la [r] hace que la 
vocal [e] sea auditivamente más abierta que en otros contextos. Su pronunciación en el 
ḥassāniyya se acerca a la vocal abierta [a], de ahí esta asimilación fonética29 que se da entre los 
dos sonidos. 
  Además de los casos expuestos, es pertinente resaltar que algunos cambios en la aper-
tura vocálica son el resultado del fenómeno lingüístico denominado "armonía vocálica". En 
palabras de Arnald Steiger (1932 :66) "La armonía vocal, fenómeno muy conocido en el árabe 
clásico, juega un papel importante en los dialectos vulgares del Magreb, ya que influye en el 
timbre de las vocales cortas pretónicas o postónicas de la raíz."30 De acuerdo con Steiger, algu-
nos españolismos que se dan en el ḥassāniyya tienen armonía vocálica: senegal > saligān, bolso 
> būrsu, etc. El cambio realizado en el primer caso es la conversión de la primera vocal pretónica 
[e] en [a]. Esta vocal se ha vuelto idéntica a la vocal tónica de la sílaba final, larga y cerrada 
(saligān). La armonía se hace entre la vocal de la primera sílaba y la de la última. En 
contraposición, el segundo caso (bolso > būrsu) es bastante excepcional en el habla ḥassāniyya 
puesto que la vocal que acercó las propiedades fónicas a la otra es, esta vez, la tónica, de ahí el 
cambio de la vocal abierta [o] en vocal cerrada [u]. De hecho, es la vocal final [u] la que influyó 
en la vocal [o] de la sílaba inicial, para lograr una forma fónica armónica gracias a estos núcleos 
vocálicos. 
     Siendo así, la armonía vocálica puede ser, a veces, objeto de aparición de un elemento 
epentético, como es el caso del préstamo cacahuete > kāw kāw, donde la primera 
semiconsonante aparece por influencia de la segunda. No obstante, creemos que la palabra 
 "cacahuete  "es una palabra española que pasó al ḥassāniyya mediante el árabe dialectal marroquí 
después de la recuperación del Sáhara por Marruecos. En este contexto, muchos jóvenes 
prefieren usar el término carta > kārṭa, mientras que la gente mayor todavía sigue usando la 
palabra carta > gārṭa, sustituyendo la oclusiva velar sorda [k] por la oclusiva velar sonora [g]. 
 
 

 
29 La asimilación fonética es un proceso de cambio fonético típico por el cual la pronunciación de un segmento 
de lengua se acomoda a la de otro, en una misma palabra (o en el límite de la misma), así que se da lugar un cambio 
en su sonido. 
30 Traducción propia. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

58 

La pérdida de las vocales débiles 

Este tipo de cambio fónico es constante en las lenguas naturales.31 Se manifiesta en una palabra 
por la pérdida de un elemento fónico, en particular vocálico, ya sea en la posición inicial, media 
o final. Estos son los tres tipos de cambios vocálicos que han sido clasificados por la lingüística 
tradicional bajo los siguientes términos: la aféresis, la síncopa y la apócope. 
 
La aféresis  
De acuerdo con la RAE, la aféresis se refiere a la supresión de algún sonido al principio de un 
vocablo, como en norabuena por enhorabuena. Este fenómeno fonológico está ligado, sobre 
todo, a la estructura fónica del habla en el ḥassāniyya que rechaza los elementos vocálicos en la 
posición inicial de las palabras. Por un lado, la estructura silábica en dicho idioma puede ser la 
causa de esta supresión fónica, ya que sus palabras frecuentes no superan dos o tres sílabas. Por 
otro lado, esta restricción en la lengua prestataria justifica incluso la desaparición de los 
márgenes silábicos con sus núcleos vocálicos en palabras de estructura silábica larga. 

Visto desde este ángulo, queremos subrayar que en los préstamos españoles se nota 
claramente la eliminación automática de las vocales iniciales. Prueba de ello son las unidades 
léxicas que siguen: abogado  > bugaḍu, aduana > diwāna, armario > māryū, escalera > skalīra, 
oficina > fisīnit, albargata > lbargāṭa, ambulancia > bulānṣya, instituto > stītutu, electricista > 
trisyān, ensalada > šalāḍa >, ametrallador > miṭrayyaḍūr, arrancar > rānka, asegurar > sawgār, 
etc. Junto a estas unidades que empiezan por vocales se han observado casos en los que la 
supresión inicial de elementos fónicos ha afectado al margen silábico y al núcleo vocálico: 
cigarro > garrū, limonada > munāḍa, contrabando > trabānḍu, docena > ẓīna, etc. 

Estos ejemplos ponen de relieve la tendencia del ḥassāniyya al sukūn32, lo que da lugar a 
las formas impositivas en posición inicial, lo que es inadmisible en castellano. En este contexto, 
la tendencia de supresión de sonidos, típica del habla popular, afecta a sílabas enteras. Como 
ejemplo de ello, citamos algunos españolismos, tales como albargata > lbargāṭa, ambulancia > 
bulānṣya, instituto > stītutu, enfermero > infirmīru, etc. A veces, lo que se omite es la parte de 
una sílaba, como en instituto > stītutu. En este sentido, la aféresis afecta a más de una sílaba, 
dando lugar a una palabra difícil de identificar como tal en el vocabulario del español. Es el caso 
de electricista > trisyān. 

 
31 Una lengua natural es una variedad lingüística o forma de lenguaje humano generada espontáneamente en un 
grupo de hablantes con propósito de comunicarse, a diferencia de otras lenguas, como puedan ser una lengua 
construida, los lenguajes de programación o los lenguajes formales usados en el estudio de la lógica formal, 
especialmente la lógica matemática. Para servir a su propósito de comunicación, una lengua natural ha de disponer 
de una gramática (sintaxis, morfología, etc.) y de un léxico. Se suele considerar que las lenguas naturales obedecen 
a principios de economía y optimidad. Hay dos tipos de lenguas naturales: las lenguas orales, basadas en un sistema 
de signos sonoros, son las usadas por la mayoría de los humanos y las lenguas de señas, usadas principalmente por 
personas sordas, basadas en signos gestuales. 
32 El sukūn )السكون( [˚] señala una posición implosiva, es decir que indica la ausencia de una vocal breve como en 
el imperativo del verbo   ُقام/ قم /qum/qāma/ (levántate/ levantarse, haz/ hacer). 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

59 

Si nos referimos a la ley general sobre la caída de un grupo fónico al comienzo de una 
unidad léxica, debemos señalar ciertas excepciones donde la eliminación no debería haberse 
producido. Los casos justificados por el número de sílabas contenidas en las palabras en 
cuestión son: limonada > munāḍa, contrabando > trabānḍu, etc.  Precisamente, en estos casos 
debemos indicar que la reducción silábica permitió pasar de cuatro a tres sílabas en cada palabra. 
De este modo, la eliminación se centró en las sílabas átonas. Por otra parte, en los ejemplos 
siguientes hemos notado una estructura silábica productiva en el ḥassāniyya: cigarro > garrū, 
docena > ẓīna, etc. 

En nuestra opinión, la omisión de la sílaba inicial no es justificable con referencia a la 
ley general formulada. Por tanto, debemos buscar otra explicación que justifique este cambio 
de acuerdo con las siguientes hipótesis: 
1. En el caso de la palabra cigarro > garrū, la primera transferencia se efectuó al formular la a 

palabra garrū. La realización en el habla de esta forma fónica fue pesada y se sintió aún más 
cuando se combinó con el determinate indefinido en el ḥassāniyya ŝi (algo) como en   ʻan-
dak ŝi garrū (¿tienes algún cigarrillo?). Por tanto, podemos decir que la transferencia defi-
nitiva resulta de ella porque es el origen de esta aféresis. 

2. En el caso del concepto docena > ẓīna, el paso de este término de origen español al dialecto 
ḥassāní mediante el árabe marroquí es evidente. Se trata de una palabra trisilábica ṭuzzīna 
que resulta difícil de pronunciar en las conservaciones cotidianas, de ahí la eliminación pos-
terior de la sílaba átona inicial [ṭu]: ṭuzīna > zīna. De acuerdo con ello, la evolución final 
de esta palabra se fijó a finales de 1940. En efecto, la forma zīna, que se utiliza hasta hoy en 
día para referirse al concepto "docena", se recoge como única forma en la obra del arabista 
Daniel Ferré (1950:291). 

 
La síncopa 

La síncopa es un proceso fonológico que consiste en suprimir fonemas en el interior de 
una palabra.  Aunque ocurre normalmente al usar un lenguaje informal (cantado > cantao), la 
síncopa es responsable de muchos procesos de evolución de las lenguas, incluido el ḥassāniyya 
o el árabe marroquí desde el español: cherna > ŝarna > ŝrn.  

Históricamente el fenómeno afectó especialmente a las vocales átonas y breves 
precedidas y seguidas de vocales tónicas o largas. La síncopa en el ḥassāniyya provocó la 
aparición de dobletes de palabras con significados próximos pero diferentes, uno como 
resultado de la evolución normal sincopada de la palabra española y otro como préstamo 
lingüístico directo del castellano, por ejemplo: saboga > ŝbūq. La síncopa puede afectar 
a fonemas individuales, ya sean vocálicos (corriente > kurrintī,) o consonánticos (saboga > 
ŝbūq), a sílabas completas (fresco > frīŝ) o a grupos más complejos. 

El ḥassāniyya, igual que el árabe marroquí, cuenta con ejemplos de síncopa 
contemporáneos de todos los tipos, que pueden dar lugar a palabras aceptadas como sargo > 
ŝrgu, o a pronunciaciones no normativas pero comunes (primera > bymila). 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

60 

La haplología 

A estos tipos fundamentales de pérdida de elementos fónicos, se añade un cuarto tipo no menos 
importante, llamado haplología en la gramática tradicional. Esta especie de elisión se debe a la 
semejanza que existe entre dos secuencias fónicas en una misma palabra. Esta modificación está 
presente en los siguientes conceptos: ambulancia > bulānṣya, aluminio > laminyūn. Así pues, 
en la primera forma del ḥassāniyya bulānṣya se omite la sílaba /-am/ de origen español en la 
posición inicial, mientras que en la segunda forma laminyūn solo puede explicarse por la 
postulación de una etapa intermedia en la evolución de esta palabra, donde se pronunciaría 
laminyū, con aglutinación del artículo árabe determinante /l/. Posteriormente, cayó la sílaba 
/lu/ idéntica a /la/ en la posición media debido a la nunación propia del árabe clásico. Al final, 
se adoptó la forma actual laminyūn (aluminio). 

Hasta ahora hemos examinado las leyes fundamentales que caracterizan los cambios 
fónicos de las palabras procedentes del español. Estos se reducen, aproximadamente, al cambio 
en la apertura vocálica y la caída de las vocales débiles en la posición inicial. Se puede decir que, 
en ambos casos, las transformaciones obedecen, de hecho, a las reglas de la estructura abstracta 
del sistema del ḥassāniyya. Los únicos cambios que pueden atribuirse a la estructura superficial 
son los regidos por el ambiente sonoro. 

Es oportuno mencionar que en el ḥassāniyya se dan dos tipos de préstamos españoles: los 
que procedieron directamente del español, como en punta > l-bbīnta, y los que pasaron a la 
lengua prestataria mediante el árabe marroquí, como en punzón > bbīnsa. En este caso, la gente 
mayor sigue usando los primeros, mientras que los jóvenes prefieren utilizar los segundos.  

 
Diptongos 

El estado general del tratamiento de los diptongos en el dialecto ḥassāní permite distinguir dos 
tipos de asimilación: la simple conservación de los diptongos en ciertas palabras prestadas, con 
una adaptación de carácter articulatorio de los sonidos vocálicos que las componen, y la 
reducción de un diptongo a un único sonido vocálico (monoptongación). 
 
La conservación de los diptongos 

Normalmente, la conservación de los diptongos en el dialecto ḥassāní es debido a los elementos 
articulatorios que presentan las unidades léxicas en la lengua prestadora. De hecho, los 
diptongos españoles no exhiben propiedades articulatorias completamente diferentes a las que 
existen en el sistema fónico del ḥassāniyya. En los casos en los que se anuncia una diferencia 
articulatoria, se suele abrir el elemento vocálico que constituye el núcleo de la combinación de 
dos vocales contiguas en una misma sílaba. Ahora bien, examinemos las unidades donde 
aparecen estos diptongos.   
1. La semiconsonante palatal: 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

61 

La transformación del diptongo creciente [yu] se hizo asimilando la vocal [o], dada la 
naturaleza subyacente del componente fonológico del ḥassāniyya: colonia > kulūnya, aviación 
> labyasūn, canario > kanāryu, pensión > pansyūn, ración > rasyūn, etc. En estos ejemplos, el 
caso de la forma labyasūn, donde normalmente falta el diptongo [yu], puede ser sorprendente, 
porque uno esperaría más bien la forma labyasyūn. No se trata, sin embargo, de una reducción 
pura y simple de este diptongo; la hipótesis más plausible es la de una caída progresiva de la 
semiconsonante [y] por el fenómeno conocido como "haplología", como cité anteriormente. 
Es necesario, a este respecto, subrayar que las formas fónicas del dialecto ḥassāní no toleran la 
continuación de dos diptongos en la misma palabra. 
2. La semiconsonante posterior [w] + vocal: 
La modificación notada en el paso del diptongo [we] a [wi], del ejemplo rueda > rwīḍa, 
depende de la percepción auditiva en el sistema del ḥassāniyya, donde el timbre [e] no es 
funcional. El propio contexto fónico no condiciona su conservación (como en cuerda > kūrda), 
de ahí viene la adaptación de esta estructura fónica en la lengua receptora: cuatro > kwatru, 
rueda > rwīḍa , cuerda > kūrda, luisa > lwīẓa, ruina > rwīna, etc. 
 
La monoftongización  

Consiste en convertir dos vocales, que constituyen un diptongo, en una vocal simple. Ninguna 
explicación histórica puede justificar la solución adoptada por el dialecto ḥassāní, para los 
diptongos crecientes. En cambio, dicho idioma sigue manteniendo los diptongos [ay] y [aw] 
procedentes del árabe clásico: bayḍatun > bayḍa (un huevo), qawmun > qawm (gente, pueblo), 
dawā’un > dwā (medicamento), etc. Entonces, debemos buscar el origen de la reducción de los 
diptongos crecientes en la estructura fónica de la palabra misma. Así pues, algunos préstamos 
en los que encontramos esta simplificación son: fiesta > fīšṭa, tierra > tīrra, fuera > fwīra, 
fuerza > fwīrṣa, cuerda > kūrda, sueldo > sūld, etc. En los primeros tres ejemplos, el diptongo: 
[ye] se cambia a [i]. Esta simplificación puede explicarse a partir de la estructura fónica del 
dialecto ḥassāní, donde la realización de la [yi], que debería corresponder a la transferencia de 
palabras prestadas, solo es posible en agrupaciones consonánticas muy limitadas y, sobre todo, 
en las fricativas laríngeas /ʻ/ y /ḥ/, como en estos ejemplos: ̒ yīt (estoy cansado) vs. ḥyīt (recuperé 
mi fuerza). Por lo tanto, existe una restricción que impide la producción de la combinación [yi] 
en otros grupos fónicos del sistema lingüístico del ḥassāniyya. En otras palabras, el diptongo 
[we] se transformó en la vocal abierta átona [o] debido al contacto entre enfáticos. 

De manera general, se puede decir que no existe ninguna restricción que pueda prohibir 
la conservación de [we] para las palabras como Fwīra, Fwīrṣa, Ṣūld. La simplificación de este 
diptongo puede atribuirse entonces a la tendencia del sistema del ḥassāniyya a aligerar las 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

62 

palabras. De hecho, la ley del mínimo esfuerzo articulatorio33 es el que da lugar a la reducción 
de los diptongos. 
El hiato 

En lo tocante a la adaptación de los diptongos de palabras prestadas, se destacan casos 
particulares como armario > mariyyu > māryu. Por lo cual, en la palabra de origen español 
mariyyu, en lugar del diptongo [yo] ha producido un hiato34 [i]. Esta pronunciación está 
condicionada por la constitución fónica del préstamo en cuestión. Después de la caída de la 
vocal cerrada /i/ en la posición media, la secuencia fónica resultante es māryu. Ninguna palabra 
bisilábica que termine en la vocal abierta átona [ryo] no está confirmada en el ḥassāniyya, de 
ahí esta redistribución silábica que da a este segmento fónico una nueva forma en la lengua 
prestataria. Los términos que ilustran su asimilación son muy pocos: grúa > gruwā, proa > 
bruwā, etc. 

Aparte de los cambios vocálicos observados en estas palabras pasando de un idioma a otro, 
hemos notado que todas ellas han mantenido el hiato. En el primer ejemplo pasamos de [e - o] 
a [a - wa]. El elemento silábico [o] se ha transformado en [wa] debido a la nueva estructura 
fónica de la palabra integrada. En relación con este tipo de acomodación, se nota que el 
encuentro de dos vocales que forman sílabas separadas, requiere la presencia en el ḥassāniyya, 
de un soporte para la vocal de la segunda sílaba. Este mismo fenómeno se observa en los 
ejemplos citados anteriormente, donde la segunda sílaba está formada por el elemento asilábico 
[w] + vocal larga: grúa > gruwā, proa > bruwā, etc. 

 
Consonantes 

Los cambios fónicos de consonantes en el proceso de acomodación de los préstamos del español 
al ḥassāniyya constituyen un capítulo importante que debe ser considerado bajo tres aspectos: 
a) La sustitución de los sonidos consonánticos españoles que no existen en el sistema del 

ḥassāniyya por otros sonidos más cercanos. 
b) La asimilación de las consonantes españolas trasponiendo las características articulatorias 

de estas en consonancia con el sistema del ḥassāniyya. 
c) La modificación consonante regida por la estructura evolutiva del dialecto ḥassāní. 

 
33 La relajación articulatoria, a veces referida como ley de mínimos esfuerzos articulatorios, es una tendencia 
general en la evolución de las lenguas en la que ciertos rasgos fonéticos y oposiciones fonológicas irrelevantes, es 
decir que el "costo" en términos del esfuerzo articulatorio es importante. en relación a la cantidad e importancia 
de los semas que permiten distinguir, tienden a "desgastarse" o desaparecer, al final de una evolución diacrónica o 
en determinados contextos socioculturales. Por tanto, la relajación articulatoria tiende a empobrecer la diversidad 
fonética de una lengua. Sin embargo, está limitado por la necesidad de comprensión mutua, lo que motiva, por 
ejemplo, los fenómenos de disimilación. Esta tendencia constituye un motor crucial de la evolución de las lenguas 
y, por las desestabilizaciones que puede implicar, está en ocasiones en el origen de profundas convulsiones en las 
estructuras lingüísticas. 
34 Es la secuencia de dos vocales que se pronuncian en sílabas distintas: grúa, país, caer, discutíais. Desde el punto 
de vista fonético, son hiatos las combinaciones de vocal abierta /a/, /e/, /o/ átona + vocal cerrada /i/, /u/ tónica. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

63 

 
La sustitución de las consonantes inexistentes en el ḥassāniyya  

La sorda labial [p] 

La identificación de los españolismos, que llevan en sus segmentos fónicos la oclusiva bilabial 
sorda [p], generalmente se hace sustituyendo la oclusiva bilabial sonora [b]. Esta última fue la 
única realización oclusiva bilabial en el sistema del ḥassāniyya. Un gran número de lexías del 
español prueban esta sustitución consonántica: pala > bāla, patata > baṭaṭā, plancha> blanšā, 
placa > blāca, puño> būnya, compañía > kumbāniya, sopa > ṣubba, topo> ṭubba, etc. Sin 
embargo, la oclusiva bilabial sorda [p] sigue manteniéndose hoy en día en algunos préstamos: 
paso > paṣu, copa> kuppa, polo > pulu, lápiz> lapīs, punto> pūntu, etc. 

La existencia de la consonante bilabial sorda [p] en estos ejemplos debe atribuirse al 
contacto continuo de la población marroquí con la lengua francesa. Esto siempre está presente, 
debido a la escolarización en francés y la presencia de los medios de comunicación franceses en 
Marruecos. En efecto, a través de esta lengua, el sonido [p] fue introducido en el habla ḥassāní. 
Esta influencia fónica afecta, también, a algunos préstamos españoles utizados al principio 
antes de la inserción del sonido [b].  

 
La interdental sorda [θ] 

La sustitución más común de [θ] se realiza, en préstamos españoles, por la consonante alveolar 
[s]: cinco > sinku, cinta > sīnta, cernida > sanīda, cerveza > sirbīsa, recibo> risībbu, etc. No 
obstante, en algunas palabras, el contexto fónico puede contribuir a un cambio diferente. Pues, 
en lugar de una realización sorda podemos encontrar una articulación sonora [z] o enfática [ẓ]: 
barniz> bərnīz, cocina> kuzīna, docena> ẓīna, etc. En estos tres ejemplos, el entorno sonoro 
facilita la pronunciación del sonido[z]. En el primer caso (bərnīz), la presencia de la vibrante 
alveolar no enfática [r] y la nasal alveolar sorda [n] y la oclusiva bilabial sonora [b] favoreció el 
cambio sonoro. En otros casos, el contexto intervocálico es un factor determinante en esta 
adaptación de la sonoridad. Entonces, para explicar el estado fónico de estas palabras del 
ḥassāniyya es necesario apelar a las hipótesis basadas en la escritura de los dialectos mozárabes 
por eminentes filólogos españoles. De acuerdo con García de Diego (1978:341-384), las 
transformaciones fonéticas se realizaron en tres etapas: 
1) La oclusiva dental sorda no enfática [t] se vuelve enfática [ṭ]: contrato > kuntraṭu 
2) La vocal pretónica que va antes de la silaba tónica35 se debilita en [a] y no desaparece para 

evitar el encuentro de tres grupos de consonantes como en: bizcocho > biškiṭu > baškiṭu > 
bškiṭu. 

3) La vocal media cerrada [o] se vuelve una vocal anterior breve [i] por disimilación: bizcocho 
> baškiṭu. 

 
35 La sílaba tónica es aquella que recibe la mayor acentuación en relación con las demás sílabas dentro de una 
palabra, es decir, es la que se pronuncia con más fuerza. Por ejemplo: in-clu-sión, re-fle-jo, brú-ju-la. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

64 

 
La africada postalveolar sorda [tš] 

En la mayoría de los casos, la africada postalveolar sorda [tš] se asimila a la fricativa palatal sorda 
[š], como ocurre en los siguientes términos: chocolate > šuklāṭ, micho > muŝ, plancha > blanšā, 
etc. En lugar de la fricativa palatal sorda [š], puede aparecer la [ż] sonora. Esta sustitución no es 
automática. Está estrictamente condicionado por el entorno fónico que influye en la sonoridad 
de [š].  Junto con estos cambios, la africada [tŝ] se ha mantenido en estos elementos léxicos: 
chica> tŝika, coche> kutši, muchacho> mutŝatŝu, ficha> fitŝa, chucho> tŝutŝu, etc. 

Desde este punto de vista, es importante señalar que esta realización consonántica se 
percibe como una secuencia de dos sonidos [š]+ [ š]. 
 
La nasal palatal sonora [ɲ] 

Esta articulación no tiene correspondencia en la fonética del ḥassāniyya puesto que los usuarios 
saharauis la reproducen como si fuera la secuencia fónica /n + y/. Esta pronunciación parece 
ser la más habitual, según las formas léxicas aceptadas: baño > banyu, puño> būnya, cuna> 
kūna, tiña > tūnya, etc. También, hay algunos casos en los que la nasal palatal [ɲ] se asimila a la 
nasal alveolar sorda [n]: compañía> kumbāniya, muñeca> munīka, etc. 

En estas palabras, la realización de la nasal alveolar sorda [n] se explica claramente 
principalmente por el contexto fónico que bloquea la aparición de [ny].  Este contexto está 
representado por la vocal cerrada [i] que precede a esta consonante [ny]. La conversión de [ɲ] 
en [ny] en estos ejemplos, daría formas fónicas no admitidos por el sistema fónico del 
ḥassāniyya: compañía > kumbāniya, muñeca > munīka, etc. 
 
La lateral palatal [ʎ]: 

Estamos ante una consonante que no existe en el dialecto ḥassāní. El proceso de acomodación 
se llevó a cabo bajo tres tipos de identificación: 
- La sustitución de la lateral palatal [ʎ] por el sonido más cercano, desde el punto de vista del 
timbre fónico [y]. Esta asimilación es la más común y se ilustra con las lexías que citamos a 
continuación como en batallón> baṭayyūn.  
- La sustitución de la lateral palatal [ʎ] por [yl] como en el préstamo siguiente como en caballa 
> kabayla. 
- La asimilación simple de la alveolar lateral [1] como en caballero > kabāl. 

Es de suma importancia mencionar que la adquisición de las características articulatorias 
del sistema del español por los hablantes del ḥassāniyya supone cierta alteración articulatoria. 
Este cambio está relacionado con dos fenómenos importantes en la estructura fónica de la 
lengua receptora: la enfatización y la geminación. Estas dos propiedades fónicas son las que 
abren el camino al proceso de ḥassānización de los préstamos españoles en el plano fónico. 

 
 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

65 

 
La enfatización 

Es un fenómeno que afecta a casi todas las consonantes no sonoras e incluso a las líquidas36 que 
se articulan en la parte anterior de la cavidad bucal. En este tipo de pronunciación, la 
consonante que se articula en la zona anterior de la boca adquiere, además, una resonancia 
posterior, lo que la convierte en una consonante enfática, frente a las que no tienen esta segunda 
característica. En esta línea, es necesario examinar con más detalle los préstamos españoles con 
consonantes enfáticas para justificar los casos en los que nos apartamos de los datos expuestos 
anteriormente. Para ello, nos basaremos en la comparación de las formas atestiguadas. 
     En general, las consonantes que frecuentemente sufren la enfatización son [t], [d] y [s]: 
1) La enfatización de la oclusiva dental sorda no enfática [t]→ [ṭ]: tarifa> ṭarīfa, taza> ṭāṣa, 

tunante> ṭulānti, bota> buṭa, falta> faḷṭa, manta> mānṭa, etc. Al respecto, hay palabras 
adoptadas del español que no han sufrido la enfatización de la oclusiva dental sorda no 
enfática [t]: tierra> tīrra, trinca> trīnga, tiña> tūnya, turno> tūrnu, factura> faktūra, for-
tuna> furtūna, suerte> swīrti, etc. Si comparamos estas formas fónicas con la [t] enfática y 
la [ṭ] no enfática, notamos las siguientes alteraciones: 

a) La vocal [i] no admite la enfatización de la consonante [t] que la precede inmediatamente. 
b) La vocal [u] tampoco favorece esta realización enfática, excepto en tunante que ha pasado a 
ṭulānti. 
c) La posición intervocálica [a →a] condiciona automáticamente la enfatización de la [t] como 
lo demuestran todos los ejemplos donde se encuentra esta posición. 
d) La enfatización puede ocurrir en la posición media, si esta consonante es precedida por una 
nasal y seguida de una vocal [a]. 
2) La enfatización de la oclusiva dental sonora no enfática [d]→ [ḍ]: dados> ḍāḍus, damas> 

ḍāma, dos> ḍuṣ, contrada> kuntṛaḍa, limonada>munāḍa, ronda>runḍa, rueda > rwīḍa, 
etc. La comparación entre estos préstamos con la oclusiva dental sonora enfática [ḍ] y no 
enfática [d] nos lleva a la siguiente conclusión: el rasgo enfático está mayormente blo-
queado frente a la vocal anterior con cierre máximo. Algunas formas fónicas con esta con-
sonante no enfática [d] son: aduna > diwāna, delfín> dinfīl, cernida > sanīda, medalla> 
midāliyya, fondo>fūndu, sardina> srdīn, etc. 

3) La enfatización de la fricativa alveolar sorda no enfática [s]→ [ṣ]: saca> ṣāka, sala> ṣāla, 
sopa> ṣubba, sota> ṣūṭa, sueldo> ṣūld, cónsul> qunṣul, etc. En cambio, la preservación in-
tacta de [s] está presente en las siguientes palabras: seguro > sigru, semana> simāna, suerte> 
swīrti, escuela > səkwīla, interés> antirīs, etc. Como es el caso de la [d], la enfatización de 
la [s] facilita la elisión de la vocal [i]. Sin embargo, en la mayoría de los préstamos españoles 

 
36 Una consonante líquida es una clase de consonantes que incluye tanto a las consonantes laterales como a las 
consonantes vibrantes. Las líquidas incluyen tres fonemas en español, /r/, /ɾ/ y /l/. Los tres contrastan en posición 
intervocálica: <pelo>     <pero>     <perro>. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

66 

se mantiene la consonante [s]. En algunos casos, se da la sustitución de la fricativa interden-
tal sorda [θ] por la fricativa alveolar sorda enfática [ṣ]. Algunos ejemplos aclaratorios son: 
barcaza> brkaṣa, calzón > garṣūn, carroza> kaṛṛūṣa, taza> ṭāṣa, etc. En estos españolismos, 
el rasgo enfático puede afectar a los sonidos consonánticos, tales como la oclusiva bilabial 
sonora [b] y la oclusiva bilabial sorda [p]: bola > ḅūḷa, pala > ḅāḷa, polvo > ḅuḷḅu, etc. El 
carácter empático de los préstamos ḅāḷa y ḅūḷa permitió así que el sistema fonológico 
ḥassāní tuviera pares mínimos para la oposición /b/ vs /ḅ/. 

4) La posteriorización: 
     La posteriorización suele estar ligada a la presencia de la enfatización en el entorno fónico. 
Los siguientes ejemplos ilustran este tipo de influencia: 
a) La enfatización de la lateral alveolar no enfática [l]→ [ḷ] como en lata> ḷāṭa, bola> būḷa,  
falta> faḷṭa, etc. 
b) La enfatización de la vibrante alveolar no enfática [r]: → [ṛ]: En las palabras de origen español 
es frecuente escuchar voces con la vibrante alveolar enfática. A continuación, se citan algunos 
ejemplos ilustrativos: rueda> ṛwīḍa, contrato> kuntṛaḍa, carroza> kaṛṛūṣa, guerra> guiṛṛa, 
etc. 
La geminación 

La geminación es un proceso fonológico que consiste en el reforzamiento de una consonante 
simple o resolución de grupos consonánticos en una consonante doble. Para ilustrar este punto, 
es necesario distinguir entre dos clases de geminación: la primera está condicionada por la 
determinación en árabe y la segunda tiene que ver con la articulación inherente a los sonidos 
de la lengua prestataria. En el primer caso, es probable que estén geminadas todas las llamadas 
consonantes solares. Tomemos algunos casos como ejemplo: rueda> ṛwīḍa, cerveza> sirbīsa, 
tierra> tīrra, etc. 

Adicionalmente, la mayoría de los préstamos españoles con la oclusiva bilabial sorda 
[p] se ve afectada por la geminación cuando se encuentra en la posición intervocálica. De hecho, 
este tipo de reforzamiento consonántico es puramente fónico: capa> kābba, capote> kabbūṭ, 
compañía> kumbāniya, sopa> ṣubba, topo> ṭubba, vapor> bābbūr, zapato> sbbāṭ, etc. Debe 
notarse aquí que este fenómeno proporciona, desde el punto de vista fonológico, pares 
distintivos para el sistema fónico del ḥassāniyya. Así, por ejemplo, ṭūba (terrón de azúcar) vs 
ṭūbba (rata) constituye un par mínimo para la oposición entre /b/ y /bb/. Asimismo, la oclusiva 
bilabial sorda [p] también se puede geminar en la posición intervocálica como en los siguientes 
préstamos: sapo> ṣappu, copa > kuppa, etc. 

En definitiva, los casos de geminación en la posición intervocálica son muy frecuentes 
en las palabras de origen español. 
 
 
 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

67 

Otros cambios 

Los cambios consonánticos que se examinan a continuación se relacionan con ciertas 
consonantes que tienen sus correspondientes fonemas en el ḥassāniyya, aunque han sufrido 
trasposiciones significativas, ligadas en algunos casos a la particular interpretación de algunas 
consonantes en los españolismos adoptados, y en otros a la estructura fónica interna de la 
lengua de llegada. 
 
Sonorización 

Según José Alemany y Bolufer (2019:19-20), la sonorización "es convertir una consonante 
sorda en sonora." A tal efecto, existen diferentes tipos de sonorización, pero la más frecuente es 
el cambio de la consonante oclusiva bilabial sorda [p] que se vuelve sonora [b]. La sonorización 
([p] en [b]) se hace de diferentes maneras y en distintas posiciones. En posición inicial, las 
palabras que sufren este tipo de sonorización son en total dieciséis españolismos, entre los 
cuales se destacan los siguientes: puesto > bwisṭu, pelota > biluṭa, pasillo > basiyyū, pluma > 
blūma, etc. 

En lo concerniente a la geminación, las reduplicaciones consonánticas son frecuentes 
en las formas con cierta tensión consonántica. Esta reduplicación es debida, según F. Corriente 
(1984: 60), a las consonantes solares del árabe. Al respecto, el artículo determinante al- duplica 
las consonantes dentales, alveolares, predorsales y prepalatales sordas. En el ḥassāniyya, además 
de las consonantes mencionadas, también se aplica la misma norma a la oclusiva bilabial sorda 
[p] y a la nasal palatal sonora [ɲ]: playa > blāya, puño> būnya, etc. Estas situaciones son debidas 
a la prótesis de una “l” procedente del artículo árabe que determina al sustantivo y que acaba 
fusionándose con este. Así pues, a partir de un sonido oclusivo bilabial sordo /p/ en la posición 
inicial, pasamos a otro oclusivo bilabial sonoro /b/. En la posición interior, la /p/ se vuelve /bb/ 
como en capitán > cabbitān, capote > kabbūṭ, etc. Este tipo de reduplicación es debido al 
fenómeno llamado tašdīd37 (énfasis). En este aspecto, hemos encontrado seis palabras que 
presentan este tipo de sonorización. Tomamos como paradigma los casos que siguen: trompo 
> ṭrumbiyya, apendicitis > bindissī, zapato > sbbāṭ, etc. 

 
El silbido y la sonorización de [s] 

En un gran número de españolismos detectados en el ḥassāniyya, la fricativa palatal sorda [š] 
sustituye a la fricativa alveolar sorda no enfática [s]: ensalada> šalāḍa, fresco> frīŝ, etc. Según 
Arnald Steiger (1932:200), el silbido es especialmente frecuente en préstamos relativamente 
antiguos. Esto sugiere que la mayoría de estas palabras con [š] no pertenecen a los tiempos 
modernos. Además, Steiger atribuye esta asimilación al propio carácter fónico de la consonante 
española al afirmar que "Insistimos en que la única razón que podemos ver para la equivalencia 

 
37 La shádda o tašdīd (شدّة) es un grafema auxiliar del alfabeto árabe que indica la geminación o cantidad larga de 
la consonante sobre la que va escrito. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

68 

de la /š/ árabe y la española es únicamente el carácter ápico-alveolar de la / š / española."38 
(Nuestra traducción). Asimismo, es frecuente encontrar casos con la fricativa interdental 
sonora enfática [ẓ] en vez de la fricativa alveolar sorda no enfática [s], lo que produce el silbido 
sonoro como en bisagra > biẓāgra.  

De la misma manera, hay una sonorización de la fricativa palatal sorda [š] al final de la 
sílaba en la posición media, probablemente debido a la evolución fonética de esta forma. Para 
Daniel Ferré (1950:35), la forma fiesta > fīšṭa es lo que lleva a la conclusión de que fīŷţa es el 
resultado de una evolución posterior a la antigua forma fīšta. La enfatización de la [t] en [ṭ] es 
sin duda el origen de la sonorización de la [š] en [ŷ]. En este marco, estas realizaciones sonoras 
[z] y [ẓ] pueden verificarse en los siguientes léxicos: bisagra> biẓāgra, fantasía> fanṭāẓiyya> 
luisa> lwīẓa, miseria> miẓīriyya, etc. En todos los casos, la interpretación sonora se ve 
favorecida por el contexto fónico. De forma simplificada, podemos decir que, para los ejemplos 
fisga > fīzga y reina > rīna, el contexto fue determinante desde la primera recepción. En fīzga, 
el contacto inmediato del sonido /g/ influyó regresivamente en la sonoridad de la consonante 
[s] que se convirtió en [z]. En el segundo caso, esta sonorización fue facilitada por el contacto 
de la [r] tras la caída de la vocal átona [e]: fisga> fīzga, reina> rīna, pesina> psīna, etc. 

En cualquier caso, el contexto intervocálico es, indudablemente, el origen de esta 
modificación, que se produjo definitivamente en una determinada etapa de la evolución 
fonética de estas palabras en el dialecto ḥassāní. 

 
La permutación de [k] y [g] 

En el ḥassāniyya no es extraño encontrar españolismos con la oclusiva uvular sorda [q]. 
Algunos casos son: cónsul> qunṣul, Corvina> qurbīna, etc. No obstante, en la lengua meta se 
da, también, un número significativo de palabras con la pronunciación [k]. Aquí tenemos 
algunos ejemplos: caballa> kabayla, caballero> kabāl, capa> kābba, carro> kārru, etc. 

Conviene señalar que la mayoría de estos términos españoles solo se usan en el 
ḥassāniyya hasta tiempos relativamente más recientes. Junto a estas dos asimilaciones 
fundamentales de la oclusiva velar sorda [k], que deben atribuirse a diferentes períodos en el 
proceso de recepción, hemos notado dos ejemplos en la realización del sonido [k]: calzón > 
garṣūn, trinca> trīnga, etc. Efectivamente, la sonorización de la [k] en la primera forma calzón 
> garṣūn probablemente ocurrió más tarde, por interferencia del francés garçon > garṣūn 
(camarero). Mientras que el de trīnga se debe más simplemente a la influencia contextual de la 
nasal alveolar sorda [n]. De acuerdo con Ramón Menéndez Pidal (1972:254), estas formas 
proceden, según esta pronunciación sorda, de palabras mozárabes de la primera mitad del siglo 
XII, donde las consonantes intervocálicas se pronunciaban preferentemente sordas. Sin 
embargo, el sistema fónico del ḥassāniyya se diferencia únicamente de la forma hispanoárabe 

 
38 Traducción propia. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

69 

por la disimilación vocálica (u→a), producida en ḥassāniyya para evitar el encuentro de dos 
vocales completamente idénticas, como [u]. 

Por otra parte, es bastante interesante, para el estudio de la estructura fonética de los 
préstamos del español en la lengua receptora, notar que la oclusiva velar sonora [g] pasa a la 
fricativa velar sonora [ɣ] en las siguientes formas: gancho> ɣānŷu, papagayo> babbaɣāyyu, etc. 
Es de subrayar que en la unidad gancho > ɣānŷu, la única explicación fiable es la asimilación 
regresiva, condicionada por el siseo [ɣānŷu] que obligó la fricativa velar sorda [ŷ] a ser oclusiva 
velar sonora [g] durante el proceso de fricatización. Por tanto, en el préstamo babbaɣāyyu, esta 
articulación fricativa pronunciada debe atribuirse a una intersección con la forma del árabe 
clásico, lo que dio lugar a la palabra de origen español prestada más tarde al árabe marroquí.39. 
Esta hipótesis es plausible, ya que existen otros préstamos españoles con la consonante [g]: 
bisagra> biẓāgra, fragata> frgāṭa, negro> nīgru, et. 

Entre los cambios consonánticos, podemos señalar el caso más sorprendente del 
cambio de la oclusiva dental sonora no enfática [d] en oclusiva velar sonora [g] como en sarda 
> sārga (caballa) Brunot (1920 :59). De igual forma, los préstamos españoles adoptados por el 
ḥassāniyya presentan dos tendencias en la realización de las consonantes líquidas: 
1) La confusión de la lateral alveolar no enfática [l] y la vibrante alveolar no enfática [r] esen-

cialmente en las sílabas cerradas. Esta permutación se manifiesta bajo la forma de una va-
riación fónica libre, como en el siguiente préstamo: polvo > ḅuḷḅu, polvo > būrbu.  

2) La sustitución total de la vibrante [r] por la lateral alveolar [1] como en calzón > garṣūn. 
Aun así, debemos señalar que muchas palabras de origen español han pasado al ḥassāniyya 

a través del árabe marroquí, especialmente los términos pesqueros. 
 

Metátesis de posición 

Según M. Pidal (1972:277), se refiere al “cambio de lugar de los sonidos dentro de la palabra, 
atraídos o repelidos unos por otros”. Este fenómeno fonético es el menos frecuente de todos 
los que se han enumerado hasta ahora.  En este marco, en el corpus hemos notado la metátesis 
de la lateral [l] con la nasal [n]. El desplazamiento dentro de la misma palabra entre los dos se 
verifica en las lexías que siguen: delfín > dinfīl, senegal > saligān, etc. 

Por otro lado, hemos observado, el desplazamiento dentro de la misma palabra entre la 
lateral [r] y la nasal [n] como se nota en el siguiente ejemplo: granada > garnaḍa.  A veces, 
sucede que la lateral [l] desaparece a favor de la nasal [n] y viceversa: libro> nībru, melón> bnūn, 
tunante> tulānti, etc. En una forma como nībru, la asimilación de la lateral [l] por la nasal [n] 
solo puede explicarse por la facilidad de movimiento en las palabras donde estas consonantes 

 
39 Para mas información sobre este tema cf. OKAB Abdesslam, Etude léxico-semantique des mots d’origine 
espagnole et française dans le parler arabe marocain (le Casablancais et le Rabati). Thèse pour le doctorat, 
Université de Paris-Sorbonne, 1989. (Inédito) 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

70 

aparecen al mismo tiempo. Esto ha creado una especie de equivalencia auditiva que hace que 
los hablantes ḥassāníes identifiquen la [l] por la [n]. 

En contrapartida, en el ejemplo bnūn, la consonante líquida [l] ha sido asimilada por la 
nasal [n] después de la eliminación de la vocal débil [e]. En este caso, se trata de una asimilación 
gradual. 

En el tercer caso, en el préstamo ṭulānti la sustitución de la nasal [n] por la líquida [l] puede 
atribuirse a una disimilación de dos nasales idénticas en, lo que lastró la articulación de la 
palabra de origen español "tunante". 

 
Estructura de la sí laba 

En general, la estructura silábica de las palabras prestadas no es inmune a la modificación, ya 
que está ligada a la adaptación fónica de estas palabras. Hasta el momento, hemos visto que esta 
adaptación está sujeta a varios cambios, condicionados por la estructura fónica del sistema 
receptor. En efecto, para evaluar el grado de acomodación de la estructura silábica de los 
préstamos españoles en el ḥassāniyya, hay que apoyarse principalmente en la segmentación 
numérica de las sílabas, a partir de las formas básicas del español. 

De acuerdo con este principio operativo del número de sílabas, se deben tener en cuenta 
tres leyes generales en la manifestación silábica de las formas prestadas: 
✓ Reducir el número de sílabas. 
✓ Aumentar el número de sílabas. 
✓ Mantener las mismas sílabas. 
 
Reducción silábica 

La reducción silábica es, quizás, el cambio fonético más relevante de la fonología diacrónica del 
ḥassāniyya, junto al alargamiento y diptongación de las vocales y consonánticos como también 
en el sistema prosódico. A nuestro parecer, los factores de reducción de sílabas están subordi-
nados a las reducciones fónicas que sufren las palabras de origen español en cuanto estén ab-
sorbidas por el sistema fónico de la lengua de acogida. Estos están, por tanto, íntimamente li-
gados a los tres fenómenos que hemos estudiado anteriormente: aféresis, síncopa y apócope. 

Elisión de las vocales iniciales 

La supresión de las vocales en la posición inicial conduce automáticamente a una nueva 
reestructuración silábica, no solo en el número de sílabas, sino también en la distribución de 
los márgenes y núcleos silábicos. Los recursos identificados en la lengua prestataria tienen las 
siguientes estructuras: 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

71 

1) Las palabras trisilábicas pasan a ser bisilábicas: espada> šbāḍa, hospital> sbiṭār, etc. Esta 
nueva distribución numérica provocó la aparición de nuevos contenidos en el margen silá-
bico de la primera sílaba de las palabras españolas. Este margen se compone de dos conso-
nantes, una fricativa sibilante y una oclusiva.40 

2) Las unidades de cuatro sílabas se convierten en trisílabas: abogado> bugaḍu, escalera> 
skalīra, etc. En la palabra skalīra, la estructura silábica tiene dos sílabas con dos márgenes 
silábicos prenucleares: ska-lī. La primera pertenece al tipo sibilante + oclusiva, y la segunda 
a la consonante lateral [1] geminada. Puede ser que la desaparición de la vocal inicial no dé 
lugar a un nuevo número de sílabas. Este hecho se observa en los siguientes préstamos: ar-
mario> māryū, escuela> səkwīla, aduana> diwāna, etc. En estas tres palabras, el número 
de sílabas es el mismo (tres sílabas), pero el contenido cambió por completo. La aparición 
en māryū de un hiato provocó la existencia del núcleo vocálico [i] y el margen geminado 
[yy] de la sílaba final. En səkwīla, la vocal epentética [ə] procede originalmente de esta re-
distribución silábica en la forma prestada. Esta aparición está condicionada por las reglas 
de agrupación consonántica en ḥassāniyya. De este modo, se rompe el grupo skw, no admi-
tido a la posición inicial. El último ejemplo diwāna contiene el elemento epentético [i]. La 
única explicación posible para esta realización vocálica debe ser el resultado de la interferen-
cia con la forma del árabe clásico diwān (gabinete, antología). 
 

Reducción de sílabas en palabras síncope 

Según Lázaro Carreter (1984:372), se llama síncope o síncopa a "la desaparición de un sonido 
o grupo de sonidos en el interior de una palabra "se llama sincope". Efectivamente, a nivel 
consonántico, se nota la desaparición de las consonantes impulsivas41, en posición débil: agua 
fuerte> awiffirti, almacén> masīn, ayuntamiento> yudimīntu, etc. 

La debilidad sonora de las consonantes /n/, /l/ y /g/) viene motivada por el acento 
principal. A nivel vocálico, vemos omisiones debidas a la influencia del sukun en el dialecto 
ḥassāní, tal como se muestra en los siguientes ejemplos: televisión > talfaza, fiesta> fīšṭa, 
bicicleta > baškliṭ, jeringuilla> jiringiyya, etc. El préstamo bicicleta > baškliṭ es muy raro, ya 
que ha conservado solamente dos vocales de las cuatro que posee el vocablo español. Este tipo 
de modificación incide directamente en el número de sílabas y en la propia tipología de la sílaba. 
Es por ello que, la mayoría de las palabras que sufren este tipo de elisión son trisilábicas. Por lo 
tanto, dichas palabras se vuelven bisilábicas. 

Este fenómeno afecta principalmente a las vocales en posiciones débiles. Por tanto, la 
caída vocálica se produce en palabras de tres y cuatro sílabas. En este contexto, las vocales 
descendentes están todas en sílabas libres o abiertas y están, en general, en posición pretónica. 

 
40 También, hay ciertos préstamos que empiezan con consonantes que han sufrido esta reducción. El origen de 
esta caída se ha estudiado anteriormente caso par caso en el apartado dedicado a la desaparición de las vocales. 
41 Una consonante implosiva es un tipo de oclusiva (marginalmente puede ser una africada) con un mecanismo 
mixto de corriente, glotálico ingresivo y pulmonar egresivo. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

72 

El grupo que constituye estos márgenes silábicos presenta cuatro tipos de agrupación 
consonántica: oclusivo + líquido, oclusivo + nasal, silbido + líquido y líquido + silbido. 

 
Reducción de sílabas en palabras apocopadas 

Según Carreter (1982:52), la apócope es “la pérdida del final de una palabra”. A nivel 
consonántico, se nota la desaparición de la (-s) final de los sustantivos plurales. A modo de 
ilustración, se citan los españolismos que siguen: pinchitos> bintšitu, boliches> bulitši, damas> 
ḍāma, tocadiscos> ṭukasicu, etc. Todos estos casos representativos sufren la síncopa de la (-s) 
del plural, y en ḥassāniyya se usan indistintamente para el plural y el singular, haciéndoles 
invariables. No obstante, hay un caso aislado en el cual lo que se apocopa es la (-t) final como 
en carnet > karni, ya que se trata de una (t) muda que no se pronuncia en español, aunque a 
veces se omite y se escribe así “carné”. A nivel vocálico, hemos encontrado formas apocopadas, 
tales como plano> blān, freno> frān, policía> bulisī, bicicleta>baškliṭ, capote> kabbūṭ, etc.             

Sin embargo, a veces lo que se apocopa es una sílaba entera como en apendicitis > 
bindissī. No obstante, cuando una consonante se omite en la posición final de una palabra, el 
número de sílabas no varía, pero cambia la naturaleza de la misma, porque pasamos de una 
sílaba cerrada a una sílaba abierta. Este tipo de estructura silábica se da en el siguiente préstamo:  
polvos > ḅuḷḅu. En cambio, cuando una vocal desaparece al final de una unidad significativa, 
el número de sílabas varía y la última sílaba de la palabra se cierra. Las unidades recogidas 
muestran los siguientes cambios silábicos: punto> pūntu, fresco> friŝku, micho> muŝ, etc. De 
este lodo, las palabras de dos sílabas se vuelven monosilábicas. De modo paralelo, esta 
transferencia silábica revela que es posible que haya un margen silábico entre dos consonantes 
en la posición final en el ḥassāniyya. Los ejemplos encontrados contienen las siguientes 
posibilidades:  dental nasal + consonante, fricativo + oclusivo y unas consonantes gemelas. 

En esta línea, la geminación de muŝ se percibe al oído en forma de prolongación del 
silbido provocado por la tensión articulatoria con la que se pronuncia esta consonante sorda.  
Siendo así, las palabras de tres sílabas se vuelven bisilábicas: caballero> kabāl, capote> kəbbūṭ, 
paquete> bakīt, etc. En estos ejemplos de transferencia silábica también está presente el 
impacto de las características fónicas del ḥassāniyya. El préstamo Kəbbūṭ contiene dos 
consonantes idénticas, una que constituye el margen silábico posnuclear de la primera sílaba y 
la otra el margen prenuclear de la segunda. Además, la vocal de la sílaba final de la palabra kabāl 
se debilita, después de la apócope. Tiene un timbre menos claro que caracteriza a las palabras 
ḥassāníes que tienen una sílaba corta y cerrada, donde la vocal [ə] tiene el valor de una schwa.42  

Igualmente, en la lengua receptora hay palabras que han experimentado en su 
transferencia tanto la aféresis como la síncope o síncope y la apócope. Se trata, por lo tanto, de 
una estructura silábica seriamente transformada. A este respecto, se puede distinguir entre una 

 
42 Resulta de la reducción de las vocales cortas (a, i, u) en las sílabas cerradas. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

73 

palabra de cuatro sílabas que se convirtió en bisilábica, como ensalada> šlāḍa y una palabra de 
tres sílabas que se volvió monosilábica, como micho > mŝ. 

 
Aumento silábico 

El aumento silábico, propio de los verbos que comienzan por consonante, consiste en una ε que 
se antepone a la consonante inicial del verbo. En este caso, existen muy pocos ejemplos que 
ilustran este fenómeno lingüístico: miseria > miẓīriyya, avería > labariyya. En el primer 
ejemplo, pasamos de una palabra trisílaba a una palabra de cuatro sílabas. En este aspecto, es de 
notar que el aumento silábico se debe principalmente a la aparición epentética de la vocal [i], 
probablemente impuesta por la armonía fonética del sistema ḥassāní. En cambio, en el segundo, 
es más bien la acomodación fónica del léxico prestado la que ha modificado el número de 
sílabas. Esta nueva estructura está provocada por la transformación del diptongo (ya) de la 
forma fuente en un hiato (i - yya). El origen de la rareza de los casos que ilustran el aumento 
silábico de los préstamos españoles en el ḥassāniyya se explica por la estructura fónica y silábica 
de cada uno de los dos sistemas en contacto. Se puede decir que las palabras españolas tienden 
a aligerarse cuando encajan en el sistema de la lengua prestataria. Este relieve está ligado a la 
facilidad de adaptación del léxico español a las leyes de evolución fonética del ḥassāniyya. 
 
Conservación de las sílabas 

En la lengua receptora hay algunas palabras prestadas que conservan un número idéntico de 
sílabas que se dan en la lengua fuente. Dentro de este marco general, podemos distinguir 
entre dos casos. En primer lugar, la conservación de las sílabas se mantiene en la mayoría de las 
palabras bisílabas que terminan por una vocal o por una consonante: sala> ṣāla, sota> ṣūṭa, 
taza> ṭāṣa, fruta> frūta, turno> tūrnu, rueda> rwīḍa, cable> rwīḍa, favor> fābur, etc.                 

También, se debe tener en cuenta que la pérdida de un elemento fónico no silábico (una 
consonante o una semiconsonante) dentro de una palabra no afecta al número de sus sílabas. 
Los siguientes préstamos ilustran esto: contable > kunṭābli, fiesta > fīšṭa, tierra > tīrra, etc. 
Asimismo, debemos saber que solo la distribución silábica de la forma ḥassāni de estas palabras 
es diferente y de ninguna manera afecta al número de sílabas. 
 

Estructura del acento 

En el plano prosódico, las palabras prestadas adquieren generalmente las características 
suprasegmentarias del sistema de acogida. La acomodación acentual de las palabras de origen 
español va acompañada de una cantidad vocálica, propia de la unidad prosódica del ḥassāniyya. 

En términos generales, aunque el acento es móvil en ambos sistemas, la adaptación de 
los préstamos del español suele estar condicionada por el mecanismo subyacente del sistema 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

74 

ḥassāní. Para entender bien la estructura tónica de los préstamos, hay que tomar como base de 
referencia la sílaba, ya que tanto en español como en ḥassāniyya el acento va ligado a ella. 

 
Cambios acentuales 

La búsqueda en nuestro corpus se puede organizar por palabras mayoritariamente llanas y 
agudas. Además, no aparece ninguna palabra esdrújula. Por lo tanto, vemos que hay una 
tendencia en el ḥassāniyya a poner el acento en la penúltima sílaba. Por lo que, las palabras 
esdrújulas del castellano pasan a ser llanas en dicho idioma: plátano > blāṭanu. En cambio, las 
llanas se mantienen como tales como en bloque > blukī. Paralelamente, algunas palabras agudas 
se vuelven también llanas: pastel > bastīl. Entre los cambios acentuales que hemos detectado 
figuran: 
1) Palabras esdrújulas que pasan a ser llanas: plátano > blāṭanu, máquina > makīna, etc. 
2) Palabras llanas que se mantienen como tales: pluma > blūma, cama > kāma, etc. 
3) Palabras agudas que pasan a ser llanas: pastel > bastīl, etc. 
4) Palabras agudas que se mantienen come tales: calamar > kalāmar, etc.  
5) Palabras llanas que pasan a ser agudas: brocha > brutša, etc. 

La tendencia general del cambio acentual en las palabras llanas del ḥassāniyya es debida, 
probablemente, a que en esta variedad del árabe clásico el acento no es un distintivo como lo es 
en el español. En nuestra opinión, lo distintivo en la lengua prestataria es el alargamiento 
vocálico y la geminación consonántica.  
 
Acentuación de los monosílabos 

Es bien sabido que, en el ḥassāniyya, las palabras de una sola sílaba se articulan con una fuerza 
articulatoria predecible por el oído. Por lo tanto, los préstamos monosilábicos, acomodados por 
el sistema de la lengua prestataria siguen esta regla: dos > ḍuṣ, tres > tris, etc. Respecto a los 
préstamos que se han vuelto monosilábicos, éstos siguen también esta regla de acentuación: 
melón > bnūn, micho > muŝ, punto > pūntu, etc. 
 
Acentuación de las palabras bisílabas 

La facilidad de adaptación acentual de las palabras bisilábicas es impresionante. Esto se nota en 
palabras con sílaba final abierta, que conservan automáticamente su acento original. Son 
palabras de sílaba cerrada que a veces pierden el lugar de su acento, que luego se traslada a otra 
sílaba. 
 
 
 
 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

75 

 
Lugar del acento en las palabras paroxítonas 

Todas las lexías bisilábicas de fuentes españolas que terminan en vocal se acentúan en la 
penúltima sílaba. Pertenecen, pues, a la clase de las palabras paroxítonas43, que tienen el 
esquema de acento. Este tipo de acentuación se mantiene de la siguiente manera: pala> bāla, 
bola> būḷa, damas> ḍāma, gana> gāna, fruta> frūta, luisa> lwīẓa, rueda> rwīḍa, ruina> 
rwīna, etc. En estas palabras encontramos que el acento recae siempre en la misma sílaba 
independientemente de la duración de la vocal. Esto significa que la posición de la sílaba abierta 
en final absoluto determina el lugar del acento. Por lo tanto, nunca habrá, en ḥassāniyya, 
palabras oxítonas44 con una sílaba final abierta. Esta restricción está justificada por la estructura 
del acento subyacente del sistema ḥassāní, en el que la unidad del acento está más bien 
subordinada a la estructura silábica de la palabra. Esta superposición hace predecible todo tipo 
de adaptaciones acentuales de las palabras españolas.  

Asimismo, las palabras oxítonas de dos sílabas, que han sufrido una apócope de la 
consonante final, se convertirán en paroxítonas en el ḥassāniyya. Esta regla para acentuar las 
palabras bisilábicas también se aplica a unidades léxicas de palabras de más de dos sílabas que 
han sufrido síncope. En esta transferencia, el patrón del acento se mantuvo igual, porque las 
formas españolas también llevaban el acento en la penúltima sílaba. Por ende, la reducción 
silábica, por lo tanto, no afectó al lugar del acento en estos préstamos españoles en el dialecto 
ḥassāni. 

 
Lugar del acento en las palabras paroxítonas 

En dichas palabras, la cantidad silábica juega un papel importante en la determinación del lugar 
del acento. Las que contienen dos sílabas largas llevan automáticamente el acento de intensidad 
en la penúltima sílaba. A este esquema paroxítono pertenecen los siguientes préstamos léxicos: 
garzón> garṣūn, carbón> karbūn, etc. Si comparamos estas dos formas del ḥassāniyya con sus 
étimos españoles, nos damos cuenta de que ha habido un cambio de esquema del acento para 
los dos préstamos: garṣūn y karbūn. Hemos pasado de un esquema oxítono a un esquema 
paroxítono.     

A nivel prosódico, la adquisición de la duración en estos ejemplos está relacionada con 
la sílaba cerrada y el timbre vocálico. En el caso del préstamo paquete > bakiyyā, paquete > 
bakīt, en ambos casos la apócope final redujo su número silábico. En el primer ejemplo, hubo 

 
43 Referido a una palabra, que la acentuación recae en su penúltima sílaba. En español, las palabras paroxítonas 
llevan tilde (acento ortográfico) cuando terminan en consonante diferente de "n" o "s". Ejemplo: ár-bol, in-for-me 
o con-tra-pun-te-o son palabras paroxítonas. 
44 Las palabras oxítonas son aquellas cuya última sílaba es tónica. Se tildan las terminadas en los grafemas vocálicos 
«a», «e», «i», «o» y «u», o en «n» o «s» no precedidas de consonante: «iglú», «además», «mirarán», 
«espráis» (frente a «bondad», «mamuts», «convoy»). 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

76 

un desplazamiento del acento en la primera sílaba. De este modo, se conserva el esquema del 
acento paroxítono, pero la sílaba que contiene el acento no es la misma. 

Por otro lado, las palabras con una sola sílaba larga reciben automáticamente el acento 
en esta misma sílaba. Los casos anotados se refieren al esquema de oxítono (- -) porque la sílaba 
larga ocupa la posición final: barniz > bərnīz, delfín > dinfīl, caballero > kabāl, capote > 
kəbbūṭ, etc. Estos ejemplos han mantenido su acento original, pese a la debilidad persistente en 
la penúltima sílaba corta. Dicho esto, podemos decir que estas unidades se diferencian de sus 
homólogas de origen español por ser paroxítonas. 
 
 
Conclusio n  

De lo anteriormente expuesto se deduce que la sencillez del sistema vocálico español facilita la 
adopción de los españolismos en el léxico del ḥassāniyya. En este sentido, hemos notado dos 
tipos fundamentales de cambios que rigen las leyes de formación del sistema vocálico ḥassāní. 
Se trata de los cambios en la apertura de las vocales semiabiertas y cerradas y la pérdida de ciertas 
vocales débiles. El primer fenómeno está ligado a la estructura abstracta del sistema vocálico de 
la lengua prestataria, mientras que el segundo está relacionado con la estructura superficial de 
este mismo sistema, cuyos elementos vocálicos pertenecen a la combinación fónica en la cadena 
de habla.   

Estas alteraciones vocálicas se atribuyen a la aféresis, la síncopa y la apócope. Por lo que, 
en la lengua receptora se dan dos tipos de préstamos españoles: los que procedieron 
directamente del castellano y los que pasaron a la lengua prestataria mediante el árabe 
marroquí.  

En este marco, el tratamiento de los diptongos en el dialecto ḥassāní permite distinguir 
dos tipos de asimilación: la conservación de los diptongos en ciertas palabras prestadas, y la 
reducción de los diptongos en algunos españolismos gracias a la ley del mínimo esfuerzo 
articulatorio.  

Por otra parte, hemos hecho hincapié en la sustitución de las consonantes inexistentes 
en la lengua meta, tales como la sorda labial [p], la interdental sorda [θ], la africada postalveolar 
sorda [tš], la nasal palatal sonora [ɲ]y la lateral palatal [ʎ]. 
  De igual manera, hemos estudiado un conjunto de préstamos con alteraciones articu-
latorias consonánticas que tienen dos orígenes: la enfatización ([t], [d], [s]) y la geminación ([l], 
[r]) en la posición intervocálica. Igualmente, en el corpus recopilado existen diferentes tipos de 
sonorización ([p] por [b] ([s] por [z], etc,) generada por el contexto intervocálico. Todo ello, 
sin olvidar la permutación de [k] y [g] y la metátesis de la lateral [l] con la nasal [n]. Adicional-
mente, la estructura silábica de las palabras prestadas no es inmune a la modificación, ya que 
está ligada a la adaptación fónica de los préstamos léxicos. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

77 

Adicionalmente, hemos visto que esta adaptación está sujeta a varios cambios, 
condicionados por la estructura fónica del sistema receptor. En efecto, para evaluar el grado de 
acomodación de la estructura silábica de los préstamos españoles en el ḥassāniyya, hay que 
apoyarse principalmente en la segmentación numérica de las sílabas, a partir de las formas 
básicas del español. De acuerdo con este principio operativo del número de sílabas, hemos 
tenido en cuenta las tres leyes generales que regulan la manifestación silábica de las formas 
prestadas: la reducción silábica, el aumento silábico y la conservación de las mismas sílabas.  

Por otro lado, hemos indicado que el acento en el ḥassāniyya no es un distintivo como 
en español. De ahí, la facilidad de adaptación acentual de las palabras bisilábicas de origen 
español que se acentúan, generalmente, en la penúltima sílaba. Por consiguiente, las palabras 
oxítonas de dos sílabas, que han sufrido una apócope de la consonante final, se convertirán en 
paroxítonas en la lengua de llegada. 
 
Bibliografí a 

 
AGUILERA PEDREZUELO, José (2006): Diccionario español-árabe hasanía, Málaga, 
Centro de Ediciones de la Diputación de Málaga.  
BONELLI, Emilio, El Sahara (1887): Descripción Geográfica, Comercial y Agrícola desde 
Cabo Bojador a Cabo Blanco, Viajes Al Interior, habitantes del desierto y consideraciones 
generales. Tip. de L. Péant é hijos, 232 pp. 
BRIGNON Jean (1967), Historia de Marruecos, Casablanca: Hatier. 
SABIR Ahmed (1992): «Aproximación a una geografía de los hispanismos en el Magreb: el 
caso de Marruecos» In España-Magreb, siglo XXI: el porvenir de una vecindad, Madrid, 
MAPFRE, pp. 67-83. 
BRUNOT, Louis & MALKA, Elie (1939) : Textes judéo-arabes de Fès. Textes, transcription, 
traduction, en Publications de l’Institut des Hautes Études Marocaines XXXIII, Rabat, École 
du Livre. 
BRUNOT, Louis (1931) : « Textes arabes de Rabat », vol. I, Textes, transcription et traduction 
annotée, en Publications de l’Institut des Hautes Études Marocaines 20, Rabat, Paul Geuthner, 
XVIII, 207 pp. 
BRUNOT, Louis (1922) : « La Mer dans les traditions et les industries indigènes à Rabat et 
Salé. Notes lexicologiques sur le vocabulaire maritime de Rabat et Salé », Bulletin hispanique,  
24-1, pp. 89-92 
BUDDA, Abdurrahaman (2013): Huellas del castellano en el dialecto del hassaniyya saharaui. 
Guadalajara: Ediciones aache. 
CARO BAROJA, Julio (1990): Estudios saharianos, Madrid: Júcar. 
FERRÉ, Daniel (1950) : Lexique français-marocain, Gap, Imprimerie Luis Jean, 74 pp. (1952) 
: Lexique marocain-français, Gap, Imprimerie Louis Jean, 224 pp. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

78 

GARCÍA DE DIEGO, Vicente (1978): Manual de dialectología española. Madrid: Centro 
Iberoamericano de Cooperación. 
LÁZARO CARRETER, Fernando (1984): Curso de lengua española. Madrid: Anaya. 
MENÉNDEZ PIDAL, Ramón (1972): Orígenes del español. Estado lingüístico de la 
península ibérica hasta el siglo XI. Madrid, Espasa Calpe.7ª edición. 
PRIETO GARCÍA-SECO, David (2019): «José Alemany y Bolufer: trayectoria filológica e 
hitos fundamentales», en Josep L. Aparici Gayon (ed. y coord.), XIII Jornades d’Estudis de 
Cullera. Cullera, 24, 25 i 26 de novembre de 2017, Cullera, Ayuntamiento de Cullera, pp. 47-
95. 
SALEM OULD MOHAMED BABA, Ahmed (2019): Diccionario Hassaniyya-Español. 
Córdoba: Editorial Uca-UCO Press. 
STEIGER, Arnald (1932): Contribución a la fonética del hispano-árabe y de los arabismos en 
el ibero-románico y el siciliano, Madrid: Editorial CSIC. 
  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

79 

El español y el habla de Marruecos: 

historia de una ósmosis inversa 
 

Por Mohamed Nouri 

Presidente de la Asociación de Diplomados en España (ADME) 

 

Pro logo 

Cuando se habla de interculturalidad entre España y Marruecos, nos referimos antes de todo a 
una influencia lingüística que operó y sigue operando en los dos sentidos, de una ósmosis 
inversa fruto de muchos siglos de vida común. Digamos que se trata de dos caras de una misma 
moneda, por lo que no se puede entender una influencia sin la otra.  

Compartir un idioma significa compartir emociones; usar las mismas expresiones 
cuando nos alegramos como cuando nos enfadamos, entraña pensar del mismo modo y 
comulgar con la misma visión del mundo.  

Antes de abordar el tema de la influencia del español en el habla de Marruecos en 
general y de su parte norte en particular, tema de este artículo, dediquemos unas cuantas líneas 
a la influencia del árabe y de la lengua beréber marroquí en el español. 

En su discurso de ingreso a la Academia Real de la Lengua, Federico Corriente nos 
llamó la atención sobre unas interesantes expresiones y términos de origen árabe que se usan en 
el español. Decía Corriente que ‘hurra’ en la expresión ‘hip hip hurra’ viene del étimo árabe 
‘ẖurra’ o sea libre; que ‘atrancas y barrancas’ no es más que ‘Atrakkn b rramka’, que significa 
‘arrincónate con la mula o la yegua’; que ‘la mona’ en la dicción ‘dormir la mona’ viene de 
‘almuna’ (vino en árabe); que ‘jumera’ o sea embriaguez viene de ‘jamr’ (vino también en 
árabe); que ‘atroche y a moche’ proviene de ‘tuyib ma wayab’, es decir ‘ponga las condiciones 
que ponga’ (la esposa para acceder al divorcio); y que ‘Macarena’, la virgen de los matrimonios, 
viene de ‘maqaren’ que significa ‘casamientos’. Otro ejemplo es la palabra o más bien la 
expresión, ‘alababalá’. Ésta que se sigue usando en las regiones catalana y valenciana en el 
sentido de a lo loco, a tontas y a locas; a bote pronto, al azar, a ciegas, al tuntún o a voleo, 
proviene de ‘’ala bab Allah’, que significa literalmente ‘en la puerta de Dios’. 

Más ejemplos: en su libro Flamenco, arqueología de lo jondo, Antonio Manuel dice que 
muchas expresiones de ascendencia árabe se han fosilizado en giros que han perdido su 
significado y resultan hoy inextricables. Es el caso de la recurrente frase ‘una china que yo tenía 
se fue a Alemania y no volvió’ incluida en muchos tangos populares. Esta expresión no tiene 
sentido a menos que se interprete a la luz de la arqueología etimológica árabe. Una china, en 
realidad querría decir ‘ana hazina’, o sea estoy triste, y ‘Alemania’ es la unión de dos palabras, 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

80 

‘alam’ que es dolor y ‘umnia’ que significa deseo, alegría y compromiso. La letra reproduce el 
lamento de quien no quiere volver a casarse. 

Otros tangos concluyen con una presunta loa al ‘calabcin’ cuando lo que esconde es la 
conjunción de ‘qalb’, corazón y ‘hazin’, triste. 

Para resaltar aún más esta primera cara de la moneda, he aquí un sucinto extracto que 
he elaborado de manera quisquillosa para suscitar el interés de las lectoras y los lectores. 

«Sin alardear, acabo de comprar un terreno de unos cuantos marjales en una aldea de 
una alquería de Axarquía. Incluye una casa-albergue de adobe con alcoba, azotea y un típico 
alcantarillado. El rincón derecho del zaguán tiene azulejos y cenefa. Muy cerca hay una alberca 
rodeada de alcornoques con hermosas bellotas, adelfas carmesíes, azucenas, jazmín y albahaca. 
Tiene aljibe, acequia y noria. En él cultivo acelgas, berenjenas, alcachofas, espinacas, zanahoria, 
alubias, altramuces, alcaparras y sandía que guardo en un almacén con alacenas. También tiene 
naranjos, algarrobos, acebuches que dan ricas aceitunas que llevo por un adarve a una almazara 
para sacar unas cuantas arrobas, o sea la cuarta parte de un quintal, de aceite. A la fiesta de 
agosto del pueblo acuden los oriundos de los arrabales de los alrededores disfrazados de jinetes 
montados en todo tipo de acémilas, esencialmente burdéganos y alazanes. Se tocan guitarras, 
panderetas y tambores. De las grandes garrafas puestas en tarimas se sirve a los sedientos 
visitantes jarras de jarabe de albaricoque, tazas con sorbetes de limón y naranjas en almíbar. 
También se ofrecen berenjenas con almodrote, almojábana, mojama de atún,  arroz con azafrán, 
alfajores y otros dulces con azúcar y ajonjolí”.  

De ciento cuarenta y cuatro palabras, setenta y tres son de origen árabe, o sea, casi la 
mitad. 

Sobre este tema de la influencia del árabe en el español tenemos una literatura bastante 
profusa, en España, sobre todo, y existe un consenso sobre la existencia de unas cuatro mil 
palabras, topónimos y apellidos patronímicos incluidos.  

Veamos ahora qué pasa en el otro lado, en la otra cara de la moneda, es decir la influencia 
del idioma español en el habla de Marruecos en general, el de su zona Norte, y de Tetuán en 
particular.  

 
El ascendiente del espan ol en el habla de Marruecos en general 

Para entender la magnitud de este ascendiente lingüístico-cultural, hay que remontarse a 
mucho antes del periodo del protectorado. El uso en todo el país de vocablos de origen español 
como l-hri (horreo), skwila (escuela), l-mucho (muchacho), qroqa (clueca), kumer y kumira 
(de comer, pero en el sentido de barra de pan), mujera o l-muijera (mujer-mujercita), bshneja 
(biznaga), l-kabus (arcabuz), saya, qandrisa (candaliza), fishta (fiesta), l-migaz (las migas de pan) 
usado exclusivamente en Rabat, son ejemplos que corroboran este hecho. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

81 

 
Varias razones explican esta propensión, entre ellas: 

 
a- La presencia de milicias españolas al servicio de sultanes almorávides, almohades y meriníes. 
b- La existencia de miles de cautivos españoles en el país, así como de cautivos marroquíes en 
España. 
c- La inmigración, desde el siglo XVI y hasta principios del XVII, de una parte de la población 
morisca expulsada de la península trayendo consigo su lengua e incorporando hispanismos en 
el árabe marroquí. La palabra l-’ammaría, (la María), refiriéndose a la virgen María, es un 
ejemplo de ello. 
d- El uso del judeo-español o haquetía por la comunidad judía de origen sefardí que se instaló 
esencialmente en el Norte de Marruecos. 
e- La ocupación española de las plazas del litoral marroquí, Melilla, los Peñones, Ceuta, Arcila, 
Larache, La Maamora, etc. 
f- La influencia que tuvieron los misioneros franciscanos españoles. 
g- Los contactos comerciales de todo tipo, sobre todo entre pescadores. Las decenas de nombres 
de pescado de origen español como malapata, qorb (corvina), shargo (sargo) y puentilla 
(puntilla) apoyan esta tesitura. 
h- El uso del castellano como único idioma extranjero en la Cancillería Real Marroquí durante 
varias y seguidas dinastías: la Merini, la Wattasi, la Saadi y la Alauí. En su comedia ‘baños de 
Argel’, Cervantes nos presenta a un tal Mulay Maluco, esposo de Zara diciendo, de la siguiente 
manera: 
 

“Mulay Maluco es su esposo 

Rey de Fez, moro muy famoso 

Versado y muy curioso 

Sabe la lengua turquesa, y la española 

Duerme en alto, come en mesa 

Sentado a la cristianesca” 

 

Pues este tal Maluco es el cuarto sultán de la dinastía Saadi, Mulay Abdel Malik (1576-
1578). Su hermano y sucesor Ahmad al Mansur el Dorado (1578-1603), aprendió el español 
con el padre franciscano Diego Marín, representante del rey Felipe II en la corte marroquí 
durante varios años. El hijo de al Mansur Mulay Zidan así como los hijos de éste, Abdelmalek 
II y Al Walid hablaban el castellano con soltura.  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

82 

El padre Matías de San Francisco que estuvo en Marrakech en 1629, nos dice en su obra 
Relación de viaje publicada en Madrid en 1644: ‘Aquí se enseña y se habla nuestra lengua que 
no se echa de menos a España, muchas veces los principitos moros se crían con los niños hijos 
de los cautivos cristianos’. 

En 1692, el cautivo francés Mouette dice que el uso del español es todavía tan corriente 
como el árabe afirmando que él tuvo que aprenderlo para hacerse comprender por los 
marroquíes. 

Con la dinastía alauí pasó y está pasando lo mismo desde My Ismael hasta SM el Rey 
Mohammed VI, que Dios le guarde. 

El conocimiento del idioma español era incluso una condición sine qua non para el 
desempeño de la función de embajador. Esto explica la presencia de muchos términos españoles 
en el vocabulario diplomático y administrativo marroquí. 
i- Más adelante, a partir de 1912, la división de Marruecos en dos zonas de protectorado hizo 
por una parte menguar la influencia del español en la zona que tocó a Francia mientras que en 
la zona Norte y el Sáhara el castellano se convirtió en lengua de la administración y poquito a 
poco se fue afianzando como vehículo esencial para expresar las nuevas cosas y vivencias que 
llegaron con dicho protectorado. En aquella época, el español se enseñaba a los cabileños según 
la forma de aprendizaje local en los msids o madrazas coránicas, basada en el uso de la rima, 
mezclando voces españolas con sus equivalentes dialectales. Hemos aquí Un ejemplo 
ilustrativo: l-mqas tijera w l-mra mujera, w d’jul dentro u barra fuera 

مقص طيخيْا والمرام وخيْا ودخل ضينطرو وبرا فويرال  
 
j- Conforme iban pasando los años, y después de la independencia, esta influencia siguió 
acreciéndose merced esencialmente a la televisión y a la simbiosis entre Tetuán y Ceuta por un 
lado, y Nador y Melilla por otro, hasta convertir el habla que se practica hoy en estos lares en 
un idioma doble, en ‘dos lenguas en una’ como veremos a continuación. 
 

El habla de Tetua n o dos lenguas en una 

Bella ciudad andalusí y capital en su momento de la zona del protectorado español en el Norte 
de Marruecos, Tetuán es la ciudad donde más se refleja la interculturalidad hispano-marroquí. 
Por ello, no existe ninguna villa en España que no tenga un barrio o una calle con su nombre, 
como es prácticamente imposible encontrar a una ciudadana o un ciudadano español cuyos 
padres o abuelos no hayan nacido o pasado una etapa de su vida en ella, y que no la rememoren 
con afecto y dulzura. 

Merced a esta especificidad, su habla ha ido moldeándose con el tiempo hasta 
convertirse en una especie de ‘melting pot’, en ‘dos lenguas en una’. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

83 

Igual que la adopción de miles de voces de origen árabe por la lengua española 
respondía en su momento a la necesidad de nombrar las nuevas cosas y los modernos usos 
ajenos a aquella realidad, el número impresionante de palabras y locuciones de origen español 
en el dialecto del Norte de Marruecos y de Tetuán en especial responden a la misma demanda: 
la de dar nombre a las manifestaciones materiales y humanas de un nuevo mundo que se estaba 
construyendo y a las necesidades psico-emocionales subyacentes fruto de una larga y extendida 
vida en común.  

Merced a este poder de adaptación, los dialectos suelen engendrar mejor descendencia 
al zafarse de la pureza y vivir al ritmo de la calle, de la gente llana, no al ritmo de las academias 
de la lengua.  

Sin embargo, si la genialidad de todos los dialectos radica en su capacidad de apropiarse 
de los vocablos de otros idiomas, adaptarlos a su propia fonética e integrarlos en su utilización 
diaria, el habla de Tetuán va más allá atreviéndose, a veces, a atribuir usos diferentes a los 
términos originales en español. Estas ‘equivocadas’ pronunciaciones y usanzas son incluso 
comulgadas por los nativos con alto nivel de estudio en lengua española. Un error difundido, 
dice el proverbio árabe, vale más que un acierto abandonado.  

Hablando en plata, la mala moneda acaba siempre echando a la buena.  

Y menos mal porque como bien decía Alfonso Reyes, gran escritor, jurista y 
diplomático mejicano, si a los cultos estuviera confiado dar el aliento a los idiomas, en la Europa 
Occidental todavía se estaría hablando en latín.  

Como ejemplos de adaptaciones fonéticas citemos: jinyuris (ingenieros), de soppa (de 
sobra), dempote (de bote), l-missa (la mesa), r.ribis (al revez), l.lejero (relojero, barrio en 
Larache), lampica (la hípica), bosar (abusar), bshkleta (bicicleta), muntibadores 
(amotiguadores), shlada (ensalada), carsasiyu (calzoncillos), r.riminta (herramienta), lawwada 
(la aguada), pusito (deposito), chnbil (chambel), r.rzena (la resina), siwana (cigüeña), 
m’tyadora (ametralladora), tirna (linterna), ponneta (puñetas), lustrimu (extremo), sintru 
(centro), sintar (centrar), y pitru (árbitro), etc. 

Y como ejemplos de las nuevas usanzas, tenemos: grittar (de gritar pero con el 
significado de tener miedo) y l-grittu (el miedo), n’dicar (fíjarse en vez de indicar),  boroyo (de 
barullo pero usado en el sentido de gente de poca monta), l-kupia (la copia, pero como 
chuletilla), f’ntasiya (de fantasía pero en el sentido de arrogancia) y m’fnt’z (arrogante), 
michador (el que enciende la mecha entre las personas), cuchilla (astuto), ṭ.ṭirna (el/la 
acomodador/a), achantar (no como intimidar y atemorizar sino disimular), troncha (de 
tronchar, partir, pero en el sentido de culo), viajes (salidas de mujeres para prostituirse), peson 
y pesona (de pezón pero como prostituto/a), etc. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

84 

Dicho esto, pasemos ahora a escuchar o más bien leer un par de conversaciones en la 
dariya de Tetuán. La primera se refiere al ámbito de la gastronomía, a la descripción de una 
comida en un restaurante en la playa de rincón del Mediq, un municipio costero situado a unos 
diez kilómetros de Tetuán: 
“Simana li fatet, klina f-restaurante f-playa d-rincon, kuna grupo bina, tlebna shlada, fritura d 
l-hout mjalta, fiha calamares, lenguado, peshcadilla w gamba, men ba3d zidna fuente de 
corvina rigamonte, dorada w lubina a la plancha, w zadna huwa tapas de conchas w anchoas, 
croquetas w pinchos d- tortilla. Postre tlbna crema catalana, flan w tebsel d-l-fruta fiha piña, 
fresa, kiwi, mandarin w l-chin. Camareros kanu driyefin w profesionales, 3tenahum propina 
mziwna”. 

No cabe duda de que la mitad de las voces en esta conversación son de origen español, 
pero lo más sugerente es que esta miscelánea lingüística abarca todos los ámbitos sin excepción. 
Veamos otro ejemplo. Esta vez se trata del diálogo de una pareja antes de emprender un viaje 
para asistir a la boda del primo del marido: 

“-La mujer: ma bqana walu n’viaje bash nhdro buya d’primo dyalk. Chni n’adelek f’l-maleta? 

-El marido: kayn l-frío; ’meli camisita w carsasiyu, shi camisa sjuna, sarwal d’pana, jerse, labrigu, 
bofanda w botat ‘mlum f mochila, w nl-’urs, ’meli traje w korbata, jemelos w panuelo. W ntina 
chni ghadi tdi? 

-La mujer: ana ghadi ndi braga w sostén, camisa d’franela, falda, capa sumarino w shal turquesa, 
w m’a had frío, ma’raftshi wach nzid toka w la cabardina, w ban li ndi hta l-wantes w bolainat 
’andek teh shta. W bennesba l-otel, ash ban lek, ndi nawa w camison awla pijama? Chancla w l-
bornos huma ki ’tewhum.” 

Otra vez lo mismo, casi la mitad de los vocablos se de origen español, y como dije antes, 
esta gran influencia se manifiesta en vestimenta y calzado, mecánica, electricidad y chapistería, 
medicina y cuidados sanitarios, asuntos militares y seguridad en general, y cómo no en la 
mayoría de los juegos infantiles y las cancioncillas que los acompañan bien es cierto que su 
número ha ido menguado progresivamente desde los años ochenta. 

Con ello no pretendo que el 50% del dialecto de Tetuán provenga del español, esto sería 
una exageración, aunque ésta, dice el refrán árabe, ofrece mejor visibilidad. En verdad, 
hablamos de alrededor de un 20%, o sea, de un amplísimo e interesante corpus lingüístico que 
no ha gozado aun de la atención que se merece.  

 

 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

85 

Dos libros que celebran este legado lingu í stico-cultural que merece ser 

proclamado patrimonio inmaterial de la humanidad 

Nacido y criado en Tetuán a mitad de los años sesenta, crecí expuesto a la resonancia de estas 
palabras, giros y juegos infantiles que brotaban de la lengua española. Es verdad que, de niño, 
conocía el significado de parte de ellos, pero es cierto también que muchas y muchos los 
repetían sin conocer su alcance, hasta que una vez adulto, empecé a descubrirlos poco a poco, 
y a saber de qué iban, con fascinación y alborozo.  

Hoy, consciente de la riqueza singular de este legado, pero también de la erosión que 
padece por varias razones, me he propuesto documentar, analizar y difundir este tesoro a través 
de la publicación de dos libros, a saber: 

A- Vocablos españoles en el habla del Norte de Marruecos, que recoge unos dos mil términos. 
B- Compendio de vocablos, expresiones, juegos infantiles y topónimos de origen español en el habla 
del Norte de Marruecos, donde este asciende a más de cinco mil. 
 

Las razones que me han llevado a emprender esta tarea me habitan desde hace casi 
medio siglo. A lo largo de todo este tiempo, más de una vez me tuve que parar, ante cada una 
de estas palabras, en continuos intentos de alcanzar sus profundidades y descubrir sus 
etimologías y formas, apuntando todo cuanto se me iba ocurriendo, dejándolas luego reposar 
hasta una nueva visita, como si labrara la tierra donde las iba a sembrar, regando sus raíces, 
podando sus brotes, conforme iban creciendo y procurándoles los mejores abonos, los de la 
paciencia y el amor, esperando el momento oportuno, que llegaría algún día, para ofrecerlas 
como una cosecha madura nacida de un esmerado esfuerzo.  

Y ese día llegó, en plena pandemia de Covid-19. Confinado uno, privado de libertad, y 
viendo desaparecer de un día para otro a personas muy queridas, me acordé de dos grandes 
personajes que me han inspirado mucho a lo largo de mi vida: 

- Albert Einstein que sagazmente aconsejaba nunca guardar en la cabeza aquello que nos quepa 
en el bolsillo. 

- Y Henry Todd que nos invita a dejarlo todo aquí antes de irnos. A algo parecido aludía 
Machado en su bella citación: “en cuestiones de cultura y saber, solo se pierde lo que se aguarda, 
solo se gana lo que se da”. 

Pues eso mismo hice, volví a mis fichas y apuntes, a preguntar y perseverar en la 
búsqueda de la significación de algunas palabras que se resistían, y cómo no, a rogar a mi 
memoria un poco más de generosidad. 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

86 

Objetivos de estas obras 

En primer lugar, se trata de acopiar y salvaguardar este rico y caudaloso legado. A la par, brindar 
a los lectores e investigadores de ambas riberas, merced a la clasificación en ámbitos de uso, la 
posibilidad de acceder directamente al vocablo, conocer su significado o significados, su 
etimología, si ha sufrido algún cambio o no, sus derivados, las expresiones en que se usa, etc. 
Esta clasificación ofrece otra ventaja, la de precisar la magnitud de la influencia lingüística en 
cada ámbito y delimitar por tanto la naturaleza de los vectores lingüísticos y culturales en el 
periodo de tiempo escogido. 

Otra intención es arrojar la luz sobre muchas voces derivadas del castellano, pero 
adaptadas, como mencioné antes, a la construcción lingüística local como sbniya (sabanilla), 
kuw.waj (cojear aplicada al juego de parchís), m-ganchar (enganchado), m-gashtar (desgastado), 
etc.  
 

Al mismo tiempo, explorar términos que ya no se usan en el español actual, pero siguen 
vivos en el dialecto del Norte de Marruecos como bacha (procedimiento para alisar el cabello), 
l-bufia (de bofia o furgón policial), polo (apolo-helado), etc. Otros son de origen caló que se 
instalaron en el habla local con la llegada de los gitanos durante el protectorado como chachi, 
chinorre, naja (novia) y ¡nanay, que se usa en el sentido de cuidado! 
 

También he tenido cuidado de dedicar una atención especial a un  buen número de 
vocablos que hicieron un viaje apasionante de ida y vuelta entre las dos orillas del Estrecho de 
Gibraltar. De proveniencia árabe (y a veces persa), fueron adaptadas a la fonética andalusí y 
española en general para acabar en el Norte de Marruecos merced a la llegada de los moriscos y 
los españoles para adaptarse de nuevo a la fonética local. Tal es el caso de l-kay.yaṭa (alcayata), l-
manaque (almanaque), n.nibar (almibar), l-paka (la paca), prgaṭa (alpargata), rdoma (redoma) 
y otras.  
 

La guinda sobre el pastel es ofrecer a distintas generaciones, en Marruecos como en 
España, la posibilidad de descubrir y recrearse en un buen número de juegos infantiles 
heredados de la época de protectorado. Los hay de niños como el salto de caballo, el rey cojo, el 
pañuelo, l-kor (las canicas), salvo, el pater (batel), trachino (tirachina), trembo (tromba), nita 
nati chokolate, quiro (quiero),  cobarde lajre (cobarde el último), treppasso (tres pasos), etc;  y 
también de niñas como la piola, piso (la rayuela) y salta o lastic (el elástico), sin olvidar una serie 
de cancioncillas como ‘mucha wena zot zot’ (mucha wena es nochebuena y ‘zot zot’ para imitar 
el sonido de la zambomba), ‘salta levanta’, ‘la huerta del Migué’ y ‘la lechería de la señorita 
María’. 
 

Precisamos que lamentablemente, algunos de estos juegos ya no se practican en 
ninguno de los países. 
 
 
 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

87 

Conclusio n 

El dialecto de Tetuán (y del Norte de Marruecos en general) es una ‘superficie de adsorción’, 
un concepto prestado a la química, es este caso para aludir a un espacio donde reaccionan varios 
idiomas, el árabe y el español esencialmente, para crear un nuevo producto, un mejunje híbrido 
repleto de préstamos que vienen a satisfacer nuevas necesidades.  

Conviene matizar que, si muchos vocablos y expresiones recogidas en las dos obras se 
siguen usando a gran escala por las diferentes generaciones, otros y otras, sin embargo, son 
exclusivos de las generaciones nacidas antes de los años ochenta del siglo pasado. Por 
consecuente, no se sabe si van a seguir existiendo o se van a extinguir con la desaparición de 
dichas generaciones.  

 

Cubierta del libro de Mohamed Nouri 

Por ello, es de suma importancia amparar este importantísimo legado y protegerlo del 
olvido y el desgaste sistemático que sufre por varios motivos, entre ellos: 

- La arabización del sistema educativo en Marruecos a mediados de los años ochenta del siglo 
pasado, secundado menos de una década después por una proliferación recusada de canales 
televisivos vía satélite en lengua árabe financiados por países del Golfo. 

- La creación de Bein Sports en 2011 llegando este canal a poseer los derechos televisivos de 
retransmisión de la liga española y de la Champions League. No olvidemos que el fútbol supuso 
durante largas décadas un vehículo esencial para la difusión de miles de vocablos y expresiones 
españolas en el Norte de Marruecos cuando los partidos se emitían exclusivamente por los 
canales españoles de televisión. 

- La escasa presencia de la lengua y cultura españolas en el mapa mediático marroquí tanto en 
su versión gubernamental como privada, sea a nivel de televisión, radio o prensa tanto escrita 
como digital. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

88 

Estos libros vienen a sensibilizar a los lectores y las autoridades competentes de ambos 
países sobre la importancia de este legado lingüístico-cultural común, y sobre la necesidad de 
ponerlo en el centro de una estrategia geocultural susceptible de paliar este declive. 

No hace falta insistir en que la dimensión geocultural es igual de importante que las 
dimensiones geoeconómica y geopolítica. Más bien, es el pilar que las sustenta, el hilo sutil en 
que se ensartan, y la matriz que refuerza la empatía y el entendimiento entre los pueblos. Usar 
los mismos términos y expresiones significa compartir memoria, el único paraíso del que no 
podemos ser expulsados, decía Johan Richter. 

 

  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

89 

Particularidades de la diplomacia de 

Ahmad al-Mansur con Felipe II y Felipe III 
 

Por Hossain Bouzineb 

Universidad Mohammed V de Rabat 

 
El reinado del sultán Ahmad al-Mansur (1578-1603) de Marruecos coincidió parcialmente en 
el tiempo con el de Felipe II (1556-1598). El sultán marroquí fue proclamado como tal tras el 
fallecimiento de su hermano Abdelmalik (Moluco para las fuentes españolas) en la célebre 
Batalla de Alcazarquivir, de los Tres reyes, o de al-Majazin, para los marroquíes (1578), en la 
que además perdieron la vida el rey Sebastián de Portugal y al-Mutawakkil, otro hermano de 
Ahmad al-Mansur. La victoria conseguida en esta batalla que cambió las coordenadas en la 
península ibérica, granjeó un enorme prestigio para los marroquíes ante las grandes potencias 
del momento, particularmente ante el potente imperio español. Consciente de tal prestigio, al-
Mansur intentó sacar rédito a la situación, sobre todo con respecto al vecino del norte, a fin de 
establecer una especie de equilibrio en sus relaciones exteriores con las grandes potencias de 
aquel entonces, particularmente con España, Inglaterra y el Imperio otomano. Con Felipe II, 
procuró seguir una inteligente política de promesas y aplazamientos, de cara a las ambiciones 
estratégicas del soberano español, de manera especial en el tema de Larache, que este último 
quería conseguir y que había colocado a la cabeza de sus prioridades estratégicas con respecto a 
los territorios marroquíes. Felipe II decía que, para él, sólo «Larache vale por todo el África». 

Por otra parte, parece que había una especie de recíproco entendimiento de las 
mentalidades de ambos soberanos, hecho que hacía que cada uno de ellos tratara a su rival 
tomando en consideración su manera de ser y su estado de ánimo. En este sentido, las frecuentes 
embajadas intercambiadas entre los dos países hicieron posible un conocimiento recíproco. 
Como todos sabemos, a Marruecos llegaban con mucha frecuencia enviados españoles para 
rescatar cautivos cristianos que se hallaban en manos de los marroquíes, sobre todo tras la 
mencionada batalla de Alcazarquivir. Por supuesto, dichos enviados trasladaban a España 
informaciones precisas sobre la situación política, social, económica, etc. de Marruecos; de igual 
modo, al-Mansur enviaba embajadas marroquíes a España y Portugal con finalidades 
comerciales, sobre todo. 

El rey de España poseía ante su homólogo marroquí a una persona que gozaba de la 
confianza de este último, que era el padre Marín, una de las víctimas de los raptos llevados a 
cabo en las Cuevas del Almanzora por algunos moriscos, ayudados por los saadíes. Este enviado 
se había granjeado, con anterioridad, la confianza y consideración del sultán Abdelmalik 
cuando éste constató en el mismo señales de ser un hombre que podía desempeñar misiones de 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

90 

intermediación ante los españoles, encargándole llevar un mensaje a Felipe II en vísperas de la 
mencionada batalla de Alcazarquivir. Al constatar que Felipe II se había abstenido de prestar 
ayuda a su sobrino, el rey Sebastián, el sultán marroquí interpretó este hecho como un resultado 
de la sagacidad del padre Marín45. Ayudado sobre todo por sus conocimientos de la lengua 
árabe, este religioso, de origen morisco, continuó prestando sus servicios en la corte marroquí 
de Ahmad al-Mansur, logrando una enorme confianza y simpatía ante este soberano46. 

 Así pues, dada la importancia que van a adquirir los asuntos marroquíes tras la 
incorporación de Portugal a la corona española, a lo que hay que añadir las ambiciones 
españolas de conseguir el puerto de Larache y alejar a Marruecos de la órbita de los turcos, el 
soberano español quiso tener a un enviado que le representara oficialmente y negociase en su 
nombre todas estas cuestiones y otras más, por lo que envió en esta misión a Pero Vanegas, un 
hombre de gran experiencia en estos asuntos. Sin embargo, a pesar de todo, Ahmad al-Mansur 
siguió tratando los asuntos españoles a través del padre Marín que gozaba de una especial 
simpatía ante el mismo, hecho que suscitaba los celos de Pero Vanegas47, que llegó a acusar al 
padre Marín de ser un agente del sultán de Marruecos48.  Hemos de recordar, además, que al-
Mansur comprendió pronto que tras la muerte de don Enrique, sucesor inmediato de don 
Sebastián, los asuntos portugueses iban a transitar ahora por un nuevo canal, a saber, España, 
bajo cuya corona se ha colocado Portugal y, por consiguiente, la diplomacia portuguesa que se 
subyugará a la española. En este sentido, el embajador de Portugal que llegó como representante 
de don Enrique, pronto se vio superado, comprendiendo que su misión había terminado con 
el asunto de la negociación del rescate de los ocho hidalgos que había ido a tratar49. 

 He aquí, pues, el nuevo estilo que se va a imponer en las relaciones diplomáticas entre 
los dos países. Varios años más tarde vamos a ver que la corte española de Felipe III, seguirá 
apreciando esta manera de proceder con Ahmad al-Mansur, privilegiando el tratamiento de los 
asuntos marroquíes a través de una persona a la que no se asigne oficialmente el cargo de 
embajador. Por ello, encontramos que, en dos cartas, con fecha del 26 enero y 9 de febrero de 
1602, el duque de Medina Sidonia propone al rey Felipe III «a propósito de lo que se le scrivió 
sobre si sería bien que se encargase a título de negoçios la correspondencia de Berbería a alguna 
persona que fuese más apropósito que Juan de Marchena, sin que se entendiesse que era orden de 
V.Md., dize que siempre le ha pareçido conveniente que aya en Marruecos perssona pública de 

 
45 Cfr. António DE SALDANHA, Crónica de Almançor, Sultão de Marrocos (1578-1603). Estudo crítico, 
introdução e notas por António Dias Farinha, Lisboa, Instituto de Investigação Científica Tropical, 1977, p14. 
46 46 Cfr. Crónica de Almançor, op. Cit.  p.29: “Chegou o padre Marín a Féz levando consigo um seu sobrinho, 
filho de su irmão, que o recebeu o xarife com grandes honras e o admitiu a muitas audiências secretas (porque 
sabia o padre Marín muito biem a aravia)”. 
47 Cfr. Crónica de Almançor, Op. Cit. P. 39. 
48 Cfr. Crónica de Almançor, Op. Cit. P. 75. 
49 Crónica, pp. 35 y ss. y sobre todo la pág. 39. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

91 

V.Md. sin título de embaxador para mantener la amistad con el Xarife, y otras muchas cossas que 
se ofreçen, y que el que se embiase de otra manera no sólo no será de ningún fructo ni podrá tratar 
ningún negoçio, pero antes se recatarán dél y le tendrán por sospechoso»50. Sobre este tema, el 
parecer del Consejo de Estado, refrendado por el Rey con un «Está bien como pareçe al Consejo», 
es como sigue: «... es bien conservar la amistad y buena correspondençia con el Xarife, pero 
guardando el decoro que se deve a la reputaçión y grandeza de V.Md., y que assí por las causas que 
otras vezes se han representado a V.Md., no conviene que vaya persona en su real nombre, sino que 
el Duque embíe la que le pareçiere apropósito, que se le introduzga con color de algún rescate o 
otro negoçio, y después se quede de assiento y trate de lo que él le ordenare y avise de lo que se 
ofreçiere, assegurando al Xerife de que hallará en V.Md. toda buena correspondencia como él 
tenga la misma con V.Md. ... » (Archivo General de Simancas, E2636). 

 Por su parte, Ahmad al-Mansur, como bien dice Antonio de Saldanha «aspiraba a 
consolidar su autoridad en el país, así como amasar riquezas y tesoros; las piedras preciosas le 
apasionaban...». Esta pudo haber sido la razón principal para evitar a los políticos y privilegiar 
el trato con los comerciantes y aventureros. En este sentido, hallamos que los intermediarios 
que más gozaban de su confianza, en lo que se refiere a sus relaciones con las autoridades 
españolas, pertenecían en su mayoría a esta categoría. Baltasar Polo, que más adelante se 
convertirá en uno de los agentes más importantes de al-Mansur, le había sido presentado por 
Ahmad Monfadal, un hacendado morisco establecido en Tetuán y una especie de agente doble, 
y uno de los comerciantes que con frecuencia utilizaba para traerle los objetos que necesitaba 
del país vecino. Así pues, Baltasar Polo, cristiano de origen valenciano, gozaba de toda la 
confianza del mencionado morisco y trataba con él en el comercio de la joyería en España y 
Portugal. 

 El duque de Medina Sidonia que mantenía permanentes contactos con Ahmad al-Mansur 
a través de la correspondencia intercambiada entre ambos, así como de algunos intermediarios, 
dijo del sultán marroquí: «... que por el término, mañas y fineça con que el Xarife proçede, 
convendría continuar  su correspondençia y entretenerle por la que tiene con la inglessa y 
embaxadores del turco… (AGS, E2636)». 

 Al-Mansur fue un sultán que cuidaba mucho los detalles en su trato con los españoles 
y nunca les mostró enemistad. Estos reconocen que: «aunque no es amigo, tampoco hasta agora 
se ha declarado por enemigo» (AGS, E2636). Hay que recordar que este sultán marroquí llamaba 
al rey Felipe II, delante del padre Marín y otros enviados «mi hermano» y también «mi hermano 
de armas51».  

 
50 Archivo General de Simancas (AGS), Acta del Consejo de Estado del 3 de marzo de 1602, legajo E2636. 
51 Cfr. Crónica, op.cit. pp. 57, 61, etc. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

92 

   Entre los detalles que el sultán saadí tomaba en consideración está la manera con que 
los españoles lo trataban. En este sentido, ocurrió que cogió un enfado cuando fue tratado de 
«alteza» en lugar de «majestad», llegando el asunto al Consejo de Estado donde fue debatido 
en una de sus reuniones, en tiempos de Felipe III, y se comunicó a este rey (AGS, E2636). En el 
acta de esta reunión, leemos lo siguiente: «Señor: El Duque de Medina Sidonia ha escrito a V.Md. 
que por cartas de Juan de Marchena que assiste en Marruecos ha entendido lo que sigue52: 

 Que habiendo el dicho Marchena dicho al Xarife como de suyo la poca razón que tenía de 
sentirse de que el Duque le tratasse de Alteza como lo avía acostumbrado, respondió que por lo 
passado no se le declaravan las cartas letra por letra como agora sino sóla la sustancia. Y assí no avía 
hechado de ver el estilo que a él le importa poco; que el Duque le trate de Alteza, pues es notorio 
al mundo que él es emperador de Marruecos y que se le deve Md. y todos se la dan». 

 La respuesta que el Consejo sometió al Rey fue como sigue: «Y aviendo visto en consejo, 
pareçe quanto al primer punto, que el Duque hizo bien en no mudar de estilo, ni ay para qué de 
aquí adelante lo haga»; lo que el Rey ratificó en los siguientes términos: "Está bien assí". 

 El control de las emociones que parece distinguía al soberano marroquí, hacía que los 
acontecimientos difíciles no le desestabilizaran, manteniendo imperturbables sus ánimos para 
tomar la decisión que mejor le convenía. 

 Si en este contexto recordamos el episodio de la vuelta de España de su sobrino an-Nasir, 
su acérrimo rival, con todo lo que suponía esta vuelta como fastidiosa incomodidad, y luego 
leemos la carta que este sultán envía a Felipe II tras haber recibido la noticia, sin duda alguna, vamos 
a constatar una impasibilidad en al-Mansur que no se comprendería sin tomar en consideración el 
carácter arriba mencionado. Dice el Sultán tras el habitual preámbulo que marca las 
correspondencias con el soberano español: «Nos ha llegado vuestro mensaje, que hemos 
recibido, como es Nuestra costumbre con los mensajes Vuestros que nos llegan, con cara alegre 
y de bienvenida, reservándole Nuestro más extenso interés y disponibilidad y colocándolo en el 
lugar más afable, enterándonos de cuanto habéis dicho a propósito de la salida de nuestro 
sobrino por Melilla y los motivos de tal salida. También Vuestro servidor Baltasar Polo nos ha 
transmitido aquello que le ordenásteis que nos expusiera y transmitiera. Así pues, le hemos 
respondido verbalmente y le dijimos francamente lo que Nosotros poseemos (= nuestra 
posición). Por lo tanto, con la voluntad de Dios, recibiréis a través del mismo Nuestra postura 
y conoceréis Nuestro parecer, amén de lo que contiene otra correspondencia Vuestra sobre el 
asunto del hijo del (gobernador) de Tánger y de los hidalgos que aquí retenemos…» (AGS, 
E492). 

 
52 Acta de reunión del Consejo de Estado del 18 de diciembre de 1601 (AGS E2636) 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

93 

 Desde luego, la lectura de la carta de al-Mansur no deja traslucir el verdadero estado de 
ánimo en el que se debió sumir a raíz de la vuelta de an-Nasir a Marruecos, siendo este último 
el mayor opositor al sultán, como anteriormente hemos dicho. En este contexto, Antonio de 
Saldanha que vivió de cerca el acontecimiento, nos ha dejado una expresiva ilustración de la 
llegada de la noticia y la consiguiente reacción de al-Mansur: «En este estado, y tras entregar la 
respuesta al cavallero de Tánger, le llegó un aviso de su hijo Mulei Xeque, anunciando que 
Mulei Nasar estaba ya en Berbería, en Melilla, y sin tardar una sola hora, mandó tocar su atabal 
mayor, como señal de salida del rey en campaña, y en el mismo día mandó sacar fuera su 
almahala y fue a dormir en sus tiendas con sus elches y su familia, sin descubrir la causa de tan 
repentina mudanza». 

 La cuestión de Larache, tal y como anticipamos, era vital para Felipe II; por ello 
procuraba por todos los medios convencer al sultán al-Mansur para que le entregara la plaza. 
Sin embargo, este último hacía todo lo que podía para no caer en este error, intentando, en cada 
ocasión que se le prestaba, justificar la postergación de llevar a la aplicación la promesa dada 
anteriormente al soberano español, cuando aceptó el trueque de Larache por Mazagán53. Hay 
que reconocer que la manera de abordar el asunto muestra una exquisita elegancia por ambas 
partes.  

 Fijémonos cómo se argumenta la respuesta dada por al-Mansur a Felipe II, después de 
tanto titubeo e idas y venidas, en torno a la promesa dada para entregar Larache: 

 «En esta prosperidad vivía el reino del Xarife cuando el rey Felipe anhelaba en extremo 
obtener Larache; mandó que el duque de Medinasidonia escribiese a Baltasar Polo que Muley 
Nasar insistía mucho ante el Rey, su señor, para que le desembarcase en Berbería donde tenía 
amigos y partidarios que le esperaban y que para no importunar la tranquilidad de Xarife, pues 
antes quería hacerle comprender que actuaba sin razón, y prefería seguir gastando mucho 
dinero para su mantenimiento y el de muchos moros que con él huyeron, que poner en peligro 
a su amigo. Por consiguiente, (Baltasar Polo) debía aconsejarle claramente que le entregase 
Larache o, de lo contrario, cada cual actuaría según sus conveniencias. 

El Xarife que ya no tenía más argumentos que ofrecer, respondió a Baltasar Polo que el 
rey Felipe no quería reconocer que mucho le convenía su amistad y dejar esa puerta cerrada, 
sobre todo que la reina de Inglaterra le pedía con gran insistencia que le diese un puerto para 
que sus navíos se recogiesen en ellos, particularmente la Mamora, prometiéndole a cambio que 
todos sus ingresos y presas los llevarían a vender a dichos puertos, lo que generaría grandes 
beneficios a sus reinos; pero que él nunca lo quiso consentir; y de nuevo, la reina le mostraba 

 
53 Cfr. nuestro )من العرائش إلى فضالة أربعة عقود ونصف من الَستراتيجية الإسبانية في احتلَل مراسي مغربية  )1578-1624م, Rabat. Attarikh 
al-Arabi. Nº 13. Invierno de 2000. pág.214. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

94 

que deseaba ayudar a D. Antonio; pero él no quería aceptar ninguna de estas cosas, ni aceptaría 
mientras el rey Felipe entienda lo mucho que le conviene su vecindad. Por otra parte, y llevando 
más lejos su buena voluntad, le podría dar Larache si fuera a servirle para algo, porque teniendo 
esta plaza en su poder, protege a España contra la amenaza de los turcos; mas que sin 
beneficiarse (el rey Felipe), quería que entregase una fortaleza a los cristianos, permitiendo con 
esto a alguno de sus hijos levantarse contra él, y que ya la voz de esta entrega había corrido y que 
sus hijos le escribían si tal hiciese, se pasarían a los turcos; pues mal por mal, mejor tener amistad 
con moros que con cristianos que le piden sus tierras.». 

De todos modos, si las vicisitudes políticas obligaban a ambos reyes a tomar las 
decisiones que se imponían para preservar los intereses de sus respectivos países, su trato 
recíproco nunca fue afectado por alguna salida de tono o un lenguaje que no fuera el de la 
mesura, elegancia y prudencia. Más tarde, veremos que las cosas serán distintas con Felipe III, 
y al-Mansur actuará de manera algo diferente de lo acostumbrado con el padre. Un extracto del 
acta de la reunión del Consejo de Estado del 18 de octubre de 1601, es muy expresivo en este 
sentido; leámoslo:  

« V.Md. resolvió que fuese persona a asistir çerca del Xe. y estuvo nombrada y visto que al 
mismo tiempo que se tratava desto lo hazía el Xarife de cossas contra el servi. de V.Md. y que no 
hizo el cumplimiento que devía con la ocasión del falleçimiento del Rey nro. Sr. que aya gloria y 
feliçe subçesión de V.Md. en su Monarchía, pareçió que no fuese, y aunque hechando el Xarife de 
ver que no yba, le avisó el Duque de la causa, tampoco ha respondido a ello, y assí pareçe que sería 
contra la Real autoridad de V.Md. embiarla agora, y que se escriva al Duque avisándole desto y que 
si Ju. de Marchena no es  apropósito para saver lo que allá passa y avissar dello, vea si abrá otro que 
lo sea, que a título de negoçios lo haga sin que se entienda, que está por orden de V.Md. no 
reparando en señalarle sueldo competente, y avise de la persona que para esto le ocurriere y lo que 
le pareçiere  se deve hazer con ella.». 

 

Bibliografí a 

António DE SALDANHA, Crónica de Almançor, Sultão de Marrocos (1578-1603). Estudo 
crítico, introdução e notas por António Dias Farinha, Lisboa, Instituto de Investigação 
Científica Tropical, 1997. 

Archivo General de Simancas (AGS): legajo E2636: - Acta del Consejo de Estado del 18 de 
diciembre de 1601; Acta del Consejo de Estado del 3 de marzo de 1602; Acta del Consejo de 
Estado del 10 de diciembre de 1602; Legajo E492. 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

95 

 

 

Anejos 

Anejo nº 1 
 

Legajo: AGS E2636   
                                              
Portada: De off.  

 El Consejo de Estado a 18 de Xbre 1601 
 Sobre cossas que ha escrito el Duque de Medina Sidonia. 

 
 / p.1/Señor 

 El Duque de Medina Sidonia ha escrito a V.Md. que por cartas de Ju de Marchena que assiste en 
Marruecos ha entendido lo que sigue:54 

 1- Que habiendo el dho. Marchena dho. al Xarife como de suyo la poca razón que tenía de sentirse 
de que el Duque le tratasse de Alª.(=Alteza) como lo avía acostumbrado, respondió que por lo 
passado no se le declaravan las cartas letra por letra como agora sino sóla la sustancia. Y assí no avía 
hechado de ver el estilo que a él le importa poco, que el Duque le trate de Alª., pues es notorio al 
mundo que él es emperador de Marruecos y que se le deve Md. y todos se la dan. 

 2- Que el Xarife pide que V.Md. se sirva de dar pasaporte a algunos criados suyos para yr a Lisboa 
a comprar piedras, joyas y otras cosas para su serviçio, y dize el Duque que esto no terná 
inconviniente, pues lo es mayor estar tan de asiento y tantos años ha en la dha. Lisboa los judíos de 
Berbería que convernía mandar se bolviesen porque son muy inteligentes. 

 3- Que el Xarife haze instançia se dé libertad al hermano del Alcayde Abdelquerín que está presso 
/p.2/ en el Peñón, sobre qué dijo escrivió al Rey nr. Sr. que aya gloria para que se viesse en justiçia. 

 4- Advierte el Duque que por el término, mañas y fineça con que el Xarife proçede, convendría 
continuar su correspondençia y entretenerle por la amistad que tiene con la inglessa y embajadores 
del turco, y que el aver allí persona de V.Md. sin los intereses que como mercader tiene Ju de 
Marchena, siempre le ha paresçido apropósito. 

 1- Y aviendo visto en consejo, pareçe quanto al primer punto, que el Duque hizo bien en no mudar 
de estilo, ni ay para qué de aquí adelante lo haga.55 

 2- Que en lo que fuere justo y açedero, es bien dar satisfaçión al Xarife, y assí pareçe que se le dé la 
liçençia que pide para que un criado o dos de los suyos puedan venir a Lisboa por tiempo limitado 
y que el Duque le escriva que si en quanto vienen quisiere avisarle, qué suerte de piedras y joyas 

 
    54 Al margen de estas línea escrito por el Rey: "A la buelta va respondida esta cnstª. 
    55 Al margen de este párrafo la observación real:"Está bien assí". 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

96 

quiere, hará diligençia para que en Lisboa estén prevenidas las que huviere. Que al Ms. de Castil 
R. se avise de lo de los judíos para que informe de los que son y de lo que sobre ello le pareçe56. 

 / p.3/ Que se entienda del Consejo de guerra el estado en que está lo del moro que pide el Xarife y 
si fue justamente cautibo, y siéndolo se procure por él la libertad de Di. Marín que él tiene presso 
muchos días ha57. 

 4- V.Md. resolvió que fuese persona a asistir çerca del Xe. y estuvo nombrada y visto que al mismo 
tiempo que se tratava desto lo hazía el Xarife de cossas contra el servi. de V.Md. y que no hizo el 
cumplimiento que devía con la ocasión del falleçimiento del Rey nro. Sr. que aya gloria y feliçe 
subçesión de V.Md. en su Monarchía, pareçió que no fuese, y aunque hechando el Xarife de ver 
que no yba, le avisó el Duque de la causa, tampoco ha respondido a ello, y assí pareçe que sería 
contra la Real autoridad de V.Md. embiarla agora, y que se escriva al Duque avisándole desto y que 
si Ju. de Marchena no es apropósito para saver lo que allá passa y avissar dello, vea si abrá otro que 
lo sea, que a título de negoçios lo haga sin que se entienda, que está por orden de V.Md. no 
reparando en señalarle sueldo competente, y avise de la persona que para esto le ocurriere y lo que 
le pareçiere se deve hazer con ella. 

 V.Md. lo mandará ver y proveer lo que más fuere servido. En Vallid. a 18 de Xbre. 160158. 
    (Cinco firmas) 
 

Anejo nº 2 
Legajo: AGS E2636 
 
Portada: De off. 

 El Cons. dEstado a 3 de março 1602 
 Sobre lo que escrive el Duque de Medina Sidonia en cartas de 26 de enero y 9 de hebrero. 

 
 /p.1/ Las cartas del Duque de Medina Sidonia de los 26 de ene. y 9 de hebro. que ya V.Md. ha 

visto contienen los puntos siguientes59: 
 

 1- A propósito de lo que se le scrivió sobre si sería bien que se encargase a título de negoçios la 
correspondª. de Berbería a alguna persona que fuese más apropósito que Juan de Marchena, sin 
que se entendiesse que era orden de V.Md., dize que siempre le ha pareçido conveniente que aya 
en Marruecos perssª. pública de V.Md. sin título de embax(ad)or para mantener la amistad con el 
Xarife, y otras muchas cossas que se ofreçen, y que el que se embiase de otra manª. no sólo no será 
de ningún fructo ni podrá tratar ningd. negoçio, pero antes se recatarán dél y le tendrán por 
sospechoso. Y embía un papel de Juan de Marchena en que apunta haverle dho. el Xarife lo mucho 

 
    56 Nota marginal del Rey: "Désele esta liçª. por seis meses que convienen de primero de agosto adelante, y lo demás 
está bien. 
    57 Nota marginal del Rey: "Hágasse esto como pareçe". 
    58 Mención real firmada al margen de este punto:"Quardo el Duque de Medina Sidonia respondiere a esto, me avise 
el Cons su pareçer. 
    59 Mención real al márgen: "Va respondida adelante". 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

97 

que dessea la amistad y aliança de V.Md. por la vezindad y poder cobrar del turco las tierras que 
tiene usurpadas que son Tremeçen, Argel y otras. 

  
 2- Embía también memoria de lo que piden los governadores de Çeuta y Tánger para defender 

aquellas plaças en caso que fuese çierto el aviso que se les ha dado de la armada enemiga. 

/ p.2/ 

 3- Y advierte que para lo que se podría ofreçer este verano en aquellas plaças o otra parte, 
convendría que se previniesen hasta 3U hombres armados de los de la miliçia de Sevilla y el 
Andaluçía, nombrando desde luego, caveça que los reconoçiese y exerçitase. 

 4- Que assí mismo convendría que la artillª. de Çeuta que está en Málaga fundida de pieças viejas 
se llevasen en galeras sin reparar en el poco din. que para esto se deve por qüenta de la Corona de 
Portugal, y hazer corta de madera en los montes de Tarifa y Gibraltar para encabalgamentos y otras 
cosas. 
 

 5- Que al que tiene el contrato de la provisión de aquellas plaças ha dado orden y façilitado para 
que las provea de bastimentos por tres meses y por la impossibilidad con que se halla de poder 
acudir allí con cosa de sustançia, ofreçe su persona para meterse en uno de aquellos puestos o 
embarcarse con una pica. 

 Y haviéndolo el Cons. visto y considerado, le pareçe: 

 1º- En quanto a lo prim. que es bien conservar la amistad y buena correspondençia con el Xarife, 
pero guardando el decoro que se deve a la reputaçión y grandeza de V.Md., y que assí por las causas 
que otras vezes se han representado a V.Md., no conviene que vaya persona en su real nombre, sino 
que el Duque embíe la que le pareçiere apropóssito /p.3/ que se le introduzga con color de algún 
rescate o otro negoçio, y después se quede de assiento y trate de lo que él le ordenare y avise de lo 
que se ofreçiere, assegurando al Xe. de que hallará en V.Md. toda buena correspondenª. como él 
tenga la misma con V.Md. sin tratar de que le ayudara contra el turco para recobrar a Argel y lo 
demás que dize letiene usurpado. Y que si el Xe. le hablare en ello, le pida que diga con 
particularidad con lo que pretende que V.Md. le ayude y lo que él hará por su parte60. 
 

 2º- En lo que toca a las plaças de Çeuta y Ténger, que conviene proveer lo que piden los 
capp(ita)nes dellas o lo que más se pudiere dello, mandando al Virrey de Portugal que como cosa 
que toca a aquella Corona acuda de allí con todo lo que pudiere y avise de lo que fuere para que lo 
que faltare se procure proveer de acá, para lo qual será bien que en el Cons. de guerra se vea la 
memoria de lo que se pide para entrambas plaças y se consulte a V.Md. con mucha brev(eda)d de 
dónde y cómo se podrá proveer, teniendo qüenta con lo que en esto se gastare, y tomando recado 
dello para que se cobre después de la Corona de Portugal61 
 

 
    60 Nota real al margen de este apartado: " Está bien como pareçe al Cons. 
    61 Nota marginal de Rey: "Embíese al Cons de guerra esta memoria con orden que me consulte lo que en él pareçiere. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

98 

 3º- Que se ordene que los 3U hombres que díze el Duque se aperçivan sin declarar para qué, pues 
no convie(ne) que se entienda que son para fuera del Rey., por ser contra lo que está tratado y 
resuelto para el estableçimi(ent)o de las miliçias62./ p.4/ 
 

 4º- Que es muy conveniente que la artillª. de Çeuta que está en Málaga, se lleve luego, mandando 
a Don Juan de Acuña lo ordene y al Adelant(a)do que embíe galeras, y que lo que se deviere de la 
fundiçión y encavalgamentos se ponga en la qtª.(=cuenta), para cobrarlo con lo demás, de la 
Corona de Portugal63. 

  
 5- Que se den muchas graçias al Duque por el cuydado de hazer proveer bastimentos para tres 

meses y la oferta que haze. Y que por ser su p(er)sona tan neçessaria en lo que tiene a cargo, no 
convy(en)e que haga ausençia de allí64. 
 
 V.Md. lo mandará ver y proveer lo que más fuere servido. En Vd. a 3 de março 1602. 

 (Siete firmas) 

 

Anejo nº 3 

Legajo: AGS E2636 
 
Portada:  
De off 
El Consejo de Estado a 18 de abril 1602 

 Sobre cartas del Duque de Medina Sidonia de X de março. 
 (Mención real firmada): Hágasse en todo lo que pareçe 
 (En letra diferente): bolvió a 19 de junio 

 /p.1/ Señor 
 El Duque de Medina Sidonia con cartas para V.Md. de diez de março embía copia de capítulos de 

unas que le escrivió Juan de Marchena de Marruecos a 5, 8 y 17 de hebrero en que ay estos tres 
puntos: 

 1- Que no es çierto lo que se dijo de que el Xarife con ayuda de ingleses tratavan de armar galeras 
en Zalé, porque sólo hizo adreçar dos galeotas que allí tenía mal tratadas para defenderse de las de 
Maçagán que avían hecho una pressa de algunos moros y que el Xarife pedía se ordenasse que las 
dhas galeotas no le corran aquellos mares. Y dize el Duque que no tiene razón, pues las suyas salen 
de ordinario a hazer daño en las costas de V.Md. y que esperará respuesta de V.Md. para darla a este 
punto. 

 2- Que pide el Xarife se le dé liçençia para que por su cuenta se traygan a España 800 o mill 
quintales de çera para con lo proçedido della ayudar a pagar las piedras y joyas que de acá se le an 

 
    62 Nota marginal del Rey: "Bien es que a la gente de las miliçias se le guarde lo que le está ofreçido". 
    63 Nota marginal del Rey: "Ordénese esto luego". 
    64 Nota marginal y firma del Rey: "Assí se le escriba". 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

99 

de llevar. Y dize el Duque que esto no tiene inconviniente, pues qualquiera particular la trae. Antes 
le pareçe / p.2/ que por lo que conviene dar gusto al Xarife en lo que se pueda sería bien dexársela 
vender con alguna moderaçión de derechos o libremente, y que sólo a esto ha embiado dos chauzes 
con orden que esperen respuesta. 

 3- Que el Xarife dessea comprar al Duque un valar grande cuya muestra ha visto, y dize que sin 
orden de V.Md. no tratará dello, si bien, no aya inconviniente en vendérsele. 

 1- Y aviéndose visto en consejo, pareçe quanto a lo primero que será bien que el Duque responda 
a Juan de Marchena que mandando el Xarife que sus galeotas no salgan a daño de súbditos de 
V.Md., mandará V.Md. que lo mismo hagan los de Maçagán, pues  esto es tan justo que no sería 
razón pedir dha. cossa. 

 2- En lo de la çera, que por ser muy conveniente conservar la amistad con el Xarife respecto de ser 
vezino tan poderosso, pareçe que en consideraçión desto, se le podría dar la liçençia que pide para 
venderla libre de derechos. 

 3- En lo terçero, el Consejo no halla inconveniente en dar liçençia al Duque para vender al Xarife 
/p.3/ el valar que dize. Y assí, siendo V.Md. servido, se le podría dar y responderle que le procure 
vender muy bien. 

 También pareçe se le podría escrevir al Duque que advierta a Juan de Marchena que no ay para 
qué persuada al Xarife a la empressa de Tremezén y Argel, ni le diga que V.Md. le ayudará, como 
pareçe por sus cartas que lo començó a hazer, pues esto no es conveniente para nada. 

 V.Md. mandará lo que más fuere servido. En Vallid. a 18 de abril 1602. 

 (Cuatro firmas) 

 

Anejo nº 4 

Legajo: AGS   E2636                              

  Portada: De off. 
 El Consejo de Estado a 10 de Xbre 1602 

 Sobre cartas del Duque de Medina Sidonia de 27 de ottb. 4 y 7 de noviembre. 

 /p.1/ Señor  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

100 

 El Duque de Medina Sidonia en cartas de 27 de ottubre, 4 y 7 de noviembre ha escrito lo que aquí 
se referirá sumariamente65. 

 1- Que el Jarife se avía resuelto en yr la buelta de Fez contra su hijo y heredero que llaman Rey de 
fez, y lleva 30U cavallos y 20U infantes, y estava a  seys jornadas de Fez y otras tantas de Çeuta, y 
assí se puede temer que estas fuerzas se buelban sobre las plazas de V.Md., y lo ha advertido a los 
governadores dellas y al Marqués de Castel R. que después se ha entendido que el Xarife avía 
entrado en Fez aviendo su hijo huido para Argel donde será bien acogido y asistido de los turcos 
contra el Xarife, no tanto por su bien como por lo que cudiçian el Reino de Fez para quedarse con 
él El Gran Turco, y es de creer lo procurará con esta ocasión. 

 2- Que a Çeuta han llegado unos judíos embiados del Xarife con cartas para V.Md. y al Duque 
escriven que traen  un árbitro (sic)66 de mucha consideraçión, y que conviene que se abrevie su 
venida embiando orden al General de Çeuta para que / p.2/ los dexe passar y dize el Duque que 
no se puede perder nada en oyrlos. 

 3- Que convendría poner buena orden en el trato que se va continuando en Berbería por las 
fronteras de Çeuta y Tánger, porque se engruesa de manera que ya los navíos de Cádiz no hallan 
carga ni correspondençia en Zalé, y es de consideraçión porque los géneros que se compran en 
Çeuta y Tánger (que lo más es cera) lo pagan los de aquellas fronteras y los judíos de contado a más 
subido preçio que se vende en Cádiz. Y como un Real de a quatro vale seys en Berbería, aunque 
pagan la çera más cara de lo que la venden en Cádiz, ganan en la mercançía, y es de arto 
inconviniente lo que por allí se dessangra y passa, y importa mucho para entablar esto y lo de los 
derechos que no valdrán poco a V.Md. se embíe allí para ello persona inteligente y castellana. 

 4- Que en esta vendeja han cargado en la playa de Málaga diez navíos de olandeses, y acuden de 
ordin. allí y a toda la costa del Reino de Granada y a Portugal, lo qual aviéndose estrechado y 
prohivido en otros puertos, es de mucho inconveniente y digno de remedio. 

 /p.3/ 1- Y aviéndose visto en consejo, en quanto al primer punto,  pareçe que si el Rey de Fez 
huviera esperado al Xarife y reduzídose a su obediençia, se pudiera temer no dieran de recudida 
sobre sobre alguna plaça de V.Md., pero con haverse ydo el dho. Rey a amparar de los turcos de 
Argel, cessa este temor, pues de la prudençia del Xarife se puede echar* que no estando asegurado 
de su hijo, no intentará nada en des servi. de V.Md. que no le ha dado ocasión para ello. Y aunque 
no es amigo, tampoco hasta agora se ha declarado por enemigo, y porque podría ser que el turco 
quisiesse tomar la proteczión del Rey de Fez y ayudarle contra el Xarife a exemplo de lo que hizo 
con su hermano, y por este camino quedarse el turco con el reyno de Fez, lo qual sería del 
inconviniente que se dexa considerar. Pareçe al Consejo que se podría escrevir al Duque de Medina 
Sidonia, que segurándose de que el Rey de Fez se ha passado a Argel, escriva como de suyo al Xarife 
(embiando la carta a Ju. de Marchena para que se la dé) que ha entendido el desasosiego en que 
su hijo le ha puesto y la inquietud que le podría seguir del amparo del turco que sabe que a V.Md.  
le des- / p.4/ plaçerá dello por la buena voluntad que le tiene y que en tal casso cree que hallará en 

 
    65 Nota del Rey escrita al margen: "A la margen del pareçer del Cons va respondida esta contª… 

   66 Este “árbitro” es utilizado en el sentido de “arbitrio”. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

101 

V.Md. correspondençia de amigo, que él avise de lo que se le offreçiere, y llegando la ocasión pareçe 
al Consejo que ningún socorro se podría hazer al Xarife tan importante ni de menos costa para 
V.Md. como teniendo las galeras en orden, acudir con ellas y las del Papa, Saboya, Malta, Florençia 
y Génova a Levante67. 

 2- Que ordene a los judíos vengan a hablarle y él los oyga gratamente y avise de lo que traen con su 
pareçer, embiando la carta que dizen les dio el Xarife para V.Md. y los entretenga con buenas 
palabras hasta que V.Md. aviéndolo visto todo mande lo que más será servido68. 

 3- Que en lo que apunta açerca de reduzir el trato de Berbería a Çeuta y Tánger, holgará V.Md. le 
avise de su pareçer sobre la forma y orden que convendrá dar y a qué persona se podrá encomendar 
y cómo se podrá introduzir sin inconviniente aviendo de ser castellano69. 

 4- Que en la que el Duque advierte de los navíos de Rebeldes que vienen a la costa del Reino de 
Granada se le podrá responder que por la permisión que se conçedió  a Sevilla en el asiento del 
Almoxarifazgo no se puede proçeder en esto con el rigor que convendría, pero que se queda 
mirando en el remedio que en ello se podrá dar y se le avisará de lo que se resolviere y porque el 
Consejo entiende que se trata agora de arrendar los almoxarifazgos, le ha pareçido acordar a V.Md. 
que convendría mucho para lo que se trata de apretar los rebeldes, anular aquella condiçión70. 

 V.Md. lo mandará veer y proveer lo que más fuere servido. En Vallid.  a 10 de Xbre 1602. 

  (Seis firmas) 

  

 
    67 Nota del Rey al comienzo de este aparado: "Escríbase al duque de Medina Sidonia lo que pareçe al Cons. 
    68 Observación marginal del Rey: "Assí se haga". 
    69 Observación marginal del Rey: " bien era oyr el pareçer del Duque * con lo que escrivir *** 
    70 Nota marginal del Rey al comienzo de este apartado: "Trate el Cons del remedio, luego sin aguardar más, y 
consúltenle su pareçer. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

 

102 

 

El nacimiento de las artes plásticas en 

Marruecos. 80 años de Bellas Artes en 

Tetuán 
 

                                                                       María Dolores Jiménez Valiente 

Doctora por la Universidad de Alicante e investigadora de la Universidad de Córdoba 

 

Resumen 

El artículo que se presenta muestra la evolución de las Bellas Artes en Marruecos en los últimos 
80 años. En 1945 se pondría en marcha de forma experimental la Escuela Preparatoria de Bellas 
Artes de Tetuán, única en su especialidad para el vecino país. Fue creada por el pintor granadino 
Mariano Bertuchi Nieto durante la época de Protectorado español en Marruecos, 
permaneciendo activa y renovada hasta nuestros días. En este documento estudiaremos su 
desarrollo, analizaremos cuáles fueron los objetivos fundacionales, la importancia de sus 
directores, así como una muestra de los alumnos más relevantes. Un apartado especial estará 
reservado a esas generaciones de artistas plásticos que constituyeron La Escuela de Tetuán. 
Todo ello nos lleva a conmemorar los últimos 80 años de Bellas Artes en la ciudad de Tetuán, 
Marruecos. 

 

Introduccio n 

Nuestro punto de partida se ubica en el norte del continente africano, concretamente en la 
franja mediterránea que ocupó el protectorado español en Marruecos entre 1912-195671.  A lo 
largo de estos casi cuarenta y cinco años, el estado español volcó sus prioridades en intensificar 
unas políticas sociales que se centraron con especial interés en la sanidad y la educación, siendo 
un capítulo de esta última, la iniciación a las Bellas Artes, el que aquí nos ocupa.  

Poco antes de alcanzar el ecuador del siglo XX, Mariano Bertuchi ya era toda una 
institución en el mundo de las enseñanzas artísticas del norte de Marruecos. Para el pintor 
granadino había llegado el momento de materializar esa idea que desde hacía años maduraba 

 
71 Tratado Hispano-Francés firmado el 27 de noviembre de 1912, por el que Francia reconocía a España un 
territorio de la zona norte y otro de la zona sur de Marruecos, estableciendo así el Protectorado español en 
Marruecos con capital en Tetuán. 
 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

103/126 
 

103 

en su mente, esta no era otra que la creación de una escuela introductoria a las Bellas Artes al 
otro lado del estrecho. El proyecto que deseaba para la ciudad de Tetuán era ambicioso, ya que 
no pretendía crear una academia para aficionados a las artes plásticas, él quería fundar una 
escuela de rango académico semejante a las ya existentes en Sevilla o Madrid, y con este alto 
objetivo puso en marcha, de forma experimental, la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de 
Tetuán en 1945. Un centro que dos años más tarde se consolidaría por su alto nivel educativo, 
manteniéndose tras la independencia de Marruecos (1956) hasta hoy día, como centro creador 
y generador del arte marroquí contemporáneo.  

 

La Escuela Preparatoria de Bellas Artes de Tetua n 

El primer centro educativo que se crea en Marruecos relacionado directamente con la 
formación de las enseñanzas artísticas es la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de Tetuán. Estos 
estudios comienzan su andadura de forma experimental en diciembre de 1945 y se consolidan 
oficialmente en 194772, de la mano de Mariano Bertuchi, y con el firme propósito de introducir 
una enseñanza clásica y academicista de las Bellas Artes en la principal ciudad de la zona 
ocupada, Tetuán. Como su propio nombre indica, el término “preparatoria” le viene dado por 
su carácter introductorio a las Bellas Artes. Los alumnos que concluían sus estudios en esta 
escuela no obtenían una titulación homologada en el territorio español. Por este motivo, 
aquellos que destacaban por sus cualidades artísticas eran becados para continuar estudios en 
la península, y así obtener un título oficial expedido por el Estado Español como Diplomados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
72 La Creación de la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de Tetuán es aprobada en el dahir 2 de moharram de 
1365 (27 de noviembre de 1946). Entre otros autores encontramos este dato en: “La Escuela de Bellas Artes de 
Tetuán” Escuela de Tetuán: 50 años de reflexión. A. AMRANI, A. ATAALLAH, S. BEN CHEFFAJ, M. 
MEGARA, Ceuta, 2007. P.11. 

Documento que certifica la obtención del diploma de profesor de dibujo a D. Abdel-lah 
Mohamed Fajar. Fuente: archivo Universidad Complutense de Madrid. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

104/126 
 

104 

 

Título de Licenciado en Bellas Artes por la Universidad de Madrid de D. El Amrani Sidi Ahmeh. 

Fuente: imagen cedida por el propietario del mismo. 

 

Mariano Bertuchi Nieto, fundador de la EPBA73   

Para una mayor comprensión del nacimiento de la EPBA es necesario que nos detengamos en 
la figura de Mariano Bertuchi Nieto (1884-1955), pintor granadino formado en la escuela 
clásica y que jugaría un papel decisivo en el desarrollo y conservación de las artes durante el 
Protectorado español en Marruecos.  

Desde un principio, la carrera profesional y artística de Bertuchi estuvo orientada hacia 
un acercamiento al vecino país. Después de haber desempeñado diversos cargos para la 
administración en San Roque (1911-1918), formará parte del equipo de gobierno en Ceuta 
(1919-1928), para más tarde asentarse definitivamente en Tetuán74. En 1928 se instala junto a 
su familia en la ciudad del protectorado, fecha en la que se consolida su trabajo como 
responsable del ámbito artístico y patrimonial de la zona ocupada75. 

Bertuchi estaba convencido de las cualidades innatas que poseían los marroquíes para 
las Bellas Artes, de ahí su esfuerzo incansable por crear un centro especializado y con proyección 
de futuro. El mismo pintor lo expresaba así: “El espíritu artístico de esta raza coopera con 

 
73 Con el fin de evitar demasiadas repeticiones a partir de este momento se sustituirá en ocasiones el nombre de 
Escuela Preparatoria de Bellas Artes, por sus siglas EPBA. 
74 Véase T. GARCÍA FIGUERAS, Bertuchi en Marruecos. 
75 Para un mayor conocimiento de la vida y obra de Mariano Bertuchi Nieto se puede consultar: 
PLEGUEZUELOS SÁNCHEZ, J.A., Mariano Bertuchi los colores de la luz, Ceuta, 2013. Tesis de ABAD DE 
LOS SANTOS, B., Mariano Bertuchi: actividad pedagógica y artística en el norte de Marruecos en la época del 
protectorado (1912-1956), Universidad de Sevilla 2015. JIMÉNEZ VALIENTE M. D., La Escuela de Tetuán: el 
origen de la pintura contemporánea en Marruecos, Ed. Fundación Premio Convivencia, Archivo General de 
Ceuta, Consejería de Educación y Cultura de Ceuta e Instituto Cervantes de Tetuán. 2020. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

105/126 
 

105 

eficacia a este fin, permitiendo abrigar la esperanza de que no pasará mucho tiempo sin que se 
destaque el marroquí en la pintura76”. 

El pintor granadino se volcaría cada vez más en su labor como gestor y docente en el 
ámbito de las bellas artes, haciendo de su trabajo un modo de vida que le ocuparía hasta sus 
últimos días, casi coincidentes con el fin del Protectorado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Los inicios de la EPBA de Tetuán 

Mariano Bertuchi, asentado ya en Tetuán, no iba a parar en su empeño hasta ofrecer una salida 
con expectativas de futuro a los jóvenes que mostraban interés y cualidades para el aprendizaje 
de las Bellas Artes. Así fue como nació la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de Tetuán entre 
los años 194577 -194778   como hemos indicado anteriormente, siendo el germen de lo que a la 
postre sentaría las bases del arte marroquí contemporáneo. La historiadora Clara Miret lo 
definiría así: 

 
76 DIZI CASO, E., Mariano Bertuchi pintor de Marruecos, Barcelona 2000, en GÓMEZ BARCELÓ, J., L., “La 
enseñanza de las bellas artes en el protectorado y la escuela pictórica de Tetuán”. IX Jornadas de historia de Ceuta, 
Ceuta 2009, p.129. 
77 El 11 de noviembre de 1945 dio comienzo el primer curso de preparatorio para las bellas artes, en la EPBA de 
Tetuán. Ver JIMÉNEZ VALIENTE, M.D., La Escuela de Tetuán: el origen de la pintura contemporánea en 
Marruecos, Ed. cit., p.96.     
78 A la vista de los buenos resultados obtenidos por la escuela, se aprueba la creación de la misma en el dahir de 2 
de moharram de 1365 (27 de noviembre de 1946) siendo su inauguración oficial en 1947. DIZY CASO, E., “Don 
Mariano Bertuchi Nieto (Granada 1884-Tetuán1955) Impulsor de las artes plásticas marroquíes. La Escuela de 
Bellas Artes de Tetuán”, Escuela de Tetuán: 50 años de reflexión. A. AMRANI. A. ATAALLAH, S. BEN 
CHEFFAJ, M. MEGARA, Ceuta, 2007, p.7.    

Certificado expedido por la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de Tetuán a D. Meki 
Ben Mohamed Megara y firmado  por D. Mariano Bertuchi. Fuente: imagen cedida por 
la familia Megara. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

106/126 
 

106 

“Cuando en 1947 D. Mariano Bertuchi fundó la Escuela de Bellas Artes de Tetuán abrió a 
través de ella, un horizonte nuevo para la vida artística marroquí, la posibilidad de formar en el 
país, una generación de pintores que más tarde se convertirían en punta de lanza de la 
investigación plástica en el norte de Marruecos”79.  

El centro se creó a instancia de D. Juan de Contreras y López de Ayala, Marqués de 
Lozoya y director general de Bellas Artes, junto con D. Miguel Baena, director de Primera 
Enseñanza de la zona y el delegado de Educación y Cultura D. Joaquín de Miguel Cabrero. 

El curso daría comienzo el 11 de noviembre de 1945 y al frente de las primeras 
enseñanzas de Bellas Artes en Marruecos, estaría Mariano Bertuchi Nieto, nombrado director 
y profesor de Colorido por la Delegación de Educación y Cultura, así como Carlos García 
Gallegos, profesor de dibujo del Antiguo. Una vez que el curso se había iniciado, vinieron a 
sumarse los profesores Tomás Fernández Llópiz para Modelado y Antonio Onieva en la cátedra 
de Liturgia y Cultura Artística80.   

La Escuela se situaría en el local que anteriormente había ocupado el centro de estudios 
marroquíes, y aunque el espacio era reducido y se disponía de pocos recursos, se pudieron 
desarrollar distintas disciplinas entre las que se encontraban: Dibujo Artístico y Ropaje, 
Modelado, Colorido e Historia del Arte. El centro desde sus inicios ya tendría un marcado 
itinerario que sería el de ofertar las mismas asignaturas que eran obligatorias para el ingreso en 
las Escuelas Superiores de Bellas Artes españolas.  

Respecto al desarrollo docente, las clases se impartirían de tres a cinco días por semana 
y su profesorado debería ser titulado por una Escuela Superior de Bellas Artes. El alumnado 
interesado en acceder a la escuela tendría que estar en posesión del certificado que garantizaba 
haber superado el nivel de cultura general primaria, pudiendo simultanearse los cursos de la 
Escuela con los cuatro primeros de Bachillerato o equivalente81. 

Cumplidos ya todos los requisitos administrativos y organizativos, comenzaron a 
funcionar las clases, iniciándose de este modo el aprendizaje de las Bellas Artes dentro de los 
cánones clásicos occidentales conocidos como “pintura de caballete”. Este momento marcaría 
un punto de inflexión en las artes plásticas del vecino país, introduciendo un cambio en toda 
regla, y abriendo una nueva vía de formación y expresión artística para un país de tradición y 
religión musulmana como Marruecos.  

 
79 MIRET NICOLAZZI, J. C., “Pintores de la Escuela de Tetuán” 18 Artistas marroquíes y españoles de la 
“Escuela de Tetuán”, Sevilla, 1992, p.7. 
80 DIZI CASO, E., Bertuchi maestro de artesanos y artistas. Fidelidad a un patrimonio artístico. Disponible en 
http//www.lamedina.org/actividades_historia/s/bertuchi_maestro_de_artesanos_y_artístas. 
81 Véase, VALDERRAMA MARTÍNEZ, F., Historia de la Acción Cultural en Marruecos (1912-1956), Tetuán, 
1956, p. 383. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

107/126 
 

107 

Desarrollo de la EPBA 

La escuela se fue afianzando y consolidando, pero el transcurso de los años plantearía cambios 
de diferente índole. Las modificaciones en el ámbito pedagógico no se vieron afectadas 
significativamente en la etapa primigenia del centro, es decir, aquellas que se desarrollaron bajo 
las directrices de Mariano Bertuchi y Carlos Gallegos García-Pelayo, pero con el fin del 
protectorado sí que se vivirían cambios significativos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Con la independencia de Marruecos los cambios en la Escuela Superior de Bellas Artes 
no tardarían. Carlos Gallegos García-Pelayo82 sería sustituido en la dirección del centro por 
Mohamed Sarguhini83, que se convertiría en el primer director marroquí de la escuela, tomado 
el relevo de los españoles, pero continuando la labor iniciada por Mariano Bertuchi84. Esta 
formaría parte de lo que se denominó Acción Cultural de España en el Norte de Marruecos. 

El mandato de Sarghini al frente de la escuela sería largo, desde la independencia del 
vecino país hasta 1987. Tras él tomarían la dirección profesores como Amin Younsi, Abdelkrim 
Oazzani o Mohamed Chebâa entre otros, hasta llegar a Mehdi Zouak actual director. 

 
82 A la muerte de Mariano Bertuchi la dirección del centro recayó en Carlos Gallegos García-Pelayo, profesor de 
dibujo del antiguo y ropaje que permanecerá poco tiempo en el cargo, puesto que la independencia de Marruecos 
conllevó la salida de los españoles de los cargos de responsabilidad tales como la dirección de la Escuela 
Preparatoria de Bellas Artes. Ver, M.D. JIMEMEZ JIMÉNEZ VALIENTE M. D., La Escuela de Tetuán: el origen 
de la pintura contemporánea en Marruecos, Ed., cit., p. 99. 
83 El marroquí Mohamed Sarghini había estudiado en la Escuela Superior de Bellas Artes de San Fernando de 
Madrid en la década de los años cuarenta, antes de la fundación de la EPBA de Tetuán. Ibidem y BOUABID, B. 
“La escuela pictórica de Tetuán. El pasado y el presente”, Centro de Arte Moderno de Tetuán, ed., cit., p. 26. 
84 “Es cierto que esa labor no caerá en saco roto. La huella que dejó tras su muerte fue tan honda que el rey de 
Marruecos, Mohamed V, decidió que esos centros docentes continuasen con su labor después de alcanzar la 
independencia del país”. En PLEGUEZUELOS SÁNCHEZ, J. A., Mariano Bertuchi los colores de la Luz, ed., 
cit., p. 198. 

Relación de directores de la Escuela de Bellas Artes a lo largo de su historia. Fuente: elabora-
ción propia partiendo de fuentes directa e información del profesor Bouabid Bouzaid 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

108/126 
 

108 

Evolución administrativa y pedagógica 

La independencia de Marruecos haría que la EPBA sufriera modificaciones con los cambios 
políticos, así como etapas de inestabilidad administrativa. Estos vaivenes llevarían a la Escuela a 
depender de distintos ministerios en periodos relativamente cortos de tiempo. En su inicio, 
1945, dependería de la Delegación de Educación y Cultura del Protectorado de España en 
Marruecos; en 1957, una vez lograda la independencia del país, el centro estaría adscrito al 
Ministerio de Educación de Marruecos, y en 1962 al Ministerio de Información y Turismo. 
Seis años más tarde, en 1968, se trasladarían las competencias al Ministerio de Educación 
Nacional, para concluir su periplo, ese mismo año, en el Ministerio de Cultura, institución a la 
que pertenece en la actualidad. 

Las enseñanzas artísticas en Tetuán no solo se vieron modificadas respecto a sus 
vínculos institucionales, también lo hicieron respecto al desarrollo de los modelos educativos y 
normativos, e incluso el nombre del centro fue cambiando con el paso de los años.  

Podemos clasificar la evolución de la enseñanza de las Bellas Artes en Tetuán 
atendiendo a la cronología y al efecto producido. 

Tomaremos como punto de partida la fundación de la Escuela Preparatoria de Bellas 
Artes de Tetuán, 1945-1956, años marcados por la implantación de un modelo educativo 
importado de España y adaptado al perfil educativo marroquí. Con el fin del Protectorado, la 
etapa española llega a su fin y la Escuela viviría momentos muy delicados, ya que a partir de ese 
momento el futuro de las Bellas Artes en Marruecos dependería del nuevo gobierno.  

Con la independencia de Marruecos, bajo la dirección de Mohamed Sarghini y con el 
beneplácito estatal, la Escuela iniciaría una segunda etapa comprendida entre los años 1957-
197285. Una de las modificaciones más significativas sería el cambio de nombre que 
experimenta el centro, que ahora será nombrado Escuela Nacional de Bellas Artes de Tetuán. 
La otra, no menos importante, es la entrada de un nuevo profesorado casi en su mayoría 
marroquí y proveniente de las primeras generaciones que se formaron en Tetuán y 
consolidaron sus titulaciones en Sevilla o Madrid. 

A partir de la década de los años setenta del siglo pasado, encontramos un tercer 
momento en la evolución de la Escuela, ya que su profesorado se habría renovado por 
completo. Ahora el perfil docente estaría formado por titulados en Bellas Artes formados al 
margen de la influencia española y más cercanos a corrientes artísticas provenientes de Francia, 
Bélgica o Italia. 

 

 
85 En MIRET NICOLAZZI, J.C., Pintura actual en Marruecos. Recuperación de la propia identidad y sus 
conexiones con el mundo occidental. ed., cit., p. 174. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

109/126 
 

109 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

La última etapa de las Bellas Artes tetuaníes se inicia en 1993, año en el que pasarán a 
formar parte de las Enseñanzas Artísticas Superiores y se constituye el Instituto Nacional de 
Bellas Artes. Hoy en día es un centro consolidado en el país, siendo un referente en la educación 
superior en torno a las artes visuales y dependiente del Ministerio de Cultura del Reino de 
Marruecos.  

 

Cruzando el estrecho 

La proyección que debían adquirir las Bellas Artes en Marruecos para consolidarse en el país 
necesitaba pasar por el cumplimiento de todos los requisitos administrativos y legales del 
estado. Los alumnos formados en la EPBA habían adquirido una enseñanza de calidad, 
diseñada siguiendo las pautas educativas de la Escuela Superior de Bellas Artes de Sevilla, pero 
desgraciadamente, los estudios desarrollados en Tetuán carecían de validez académica. Por este 
motivo se planteó la opción de consolidar y concluir los estudios de BB.AA. en Sevilla, a través 
de una beca subvencionada por el Protectorado español.  

Las solicitudes que se emitían para la concesión de becas eran tramitadas desde la Alta 
Comisaría de España en Marruecos; asimismo, los expedientes académicos de los alumnos 
debían ir provistos de una documentación específica consistente en la acreditación que 
aportara los datos personales, el lugar de nacimiento y un certificado médico. En la mayoría de 
los casos, a estos documentos se les venían a sumar una carta de solicitud de examen 
preparatorio y derecho a matrícula gratuita86 

 
86 JIMÉNEZ VALIENTE M. D., La Escuela de Tetuán: el origen de la pintura contemporánea en Marruecos, ed., 
cit., p. 112. 

Plan de estudios de la Escuela Nacional de Bellas 
Artes. Fuente: archivo del Instituto Nacional de 
Bellas Artes de Tetuán. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

110/126 
 

110 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Formación de alumnos en España 

Los alumnos provenientes de la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de Tetuán debían superar 
un examen de ingreso para acceder a las Escuelas Superiores de Bellas Artes españolas. La prueba 
estaba compuesta de una parte práctica y otra teórica, las cuales podrían superar en más de una 
convocatoria, siempre y cuando no estuvieran muy espaciadas en el tiempo. 

La Escuela Santa Isabel de Hungría de Sevilla planteaba una formula habitual de acceso 
a través de la matrícula como alumno libre oyente. Una vez superadas las pruebas de acceso, el 
aspirante podría cambiar su matrícula e incorporarse al curso con normalidad. 

La lista de alumnos procedentes de Tetuán se ajustaba a los que ya consideramos 
pertenecientes a la segunda generación87  y entre los que se encontraban artistas plásticos que se 
consagrarían pocos años después, como: Meki Megara, Mohamed Melehi, Saad Ben Cheffaj, 
Ahmed Amrani, Mohamed Fajar, Ben Yessef, Abu Ali Abdelaziz, Mohamed Drissi, Martín 
Prado o Dámaso Ruano. 

 

 
87 En MIRET NICOLAZZI, J.C., Pintura actual en Marruecos. Recuperación de la propia identidad y sus 
conexiones con el mundo occidental. ed., cit., p. 174. 

Documento que acredita a Meki Megara como becario de la 
Delegación de educación y Cultura de Tetuán. Fuente: archivo de 
la Facultad de Bellas Artes Santa Isabel de Hungría de Sevilla. 

Solicitud de examen de ingreso en la Escuela Superior de 
Bellas Artes de Sevilla de Saad Ben Cheffaj. Fuente: archivo 
de la Facultad de Bellas Artes Santa Isabel de Hungría de 
Sevilla 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

111/126 
 

111 

Formación de alumnos en Francia 

Después de España, el país más solicitado para continuar la formación en Bellas Artes de los 
alumnos procedentes de Tetuán fue Francia, concretamente la ciudad de París. 

Han sido muchos los alumnos que cruzaron la frontera hacia el vecino país, sobre todo 
después de obtener Marruecos su independencia, por lo que aquí solo dejaremos constancia de 
aquellos que iniciaron el camino del intercambio cultural en sus primeras y más significativas 
etapas. 

Uno de los primeros alumnos que comenzó la vía formativa francesa fue Saad Ben 
Cheffaj, del cual podemos decir que alberga una de las trayectorias en torno a las Bellas Artes 
más completa. Inició y concluyó sus estudios en la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de 
Tetuán y de allí pasó a la Escuela Superior de Bellas Artes, Santa Isabel de Hungría de Sevilla. 
Antes de concluir sus estudios en esta ciudad andaluza decidiría viajar a París, donde, en el 
verano de 1962, cursó estudios de Historia del Arte francés en la Escuela del Louvre88 .  

Mohamed Melehi seguiría también un recorrido francés y en 1960 se matricularía en 
l’École Nationale Supérieure des Beaux-Arts de París, inscribiéndose en el taller de grabado, 
donde experimentaría técnicas de impresión y estampación durante dos años en el taller del 
maestro Bersier89.  Años más tarde, en 1965, José Álvarez Niebla también sería alumno de la 
ENSBA de París, donde tenemos constancia de que fue alumno en el taller del profesor 
Coulad90.  Niebla, nombre por el que posteriormente fue conocido en el mundo artístico, fue 
becado por el Consulado de España en Marruecos, a través del Ministerio de Educación y 
Ciencia de España y el Ministerio de Asuntos Exteriores francés. 

Con la independencia de Marruecos, la Escuela fundada por Mariano Bertuchi pasaría 
a ser    Escuela Nacional de Bellas Artes y el número de alumnos que terminaron su formación 
en Francia se multiplicó. Sin embargo, no podemos cerrar este apartado sin nombrar a dos 
importantes autores que a la postre formarían parte de La Escuela Pictórica de Tetuán, como 
fueron Mohamed Bennani (MOA) o Mohamed Drissi, quien viviría en primera persona las 
históricas revueltas parisinas de mayo de 1968. 

Como se ha mencionado en el apartado anterior, a partir de 1957 la interconexión entre 
Marruecos y Francia iría en aumento, de manera que comenzó a ser una práctica habitual que 
los mejores alumnos marroquíes viajaran becados, sobre todo a París. La correspondencia 

 
88 Según consta en el diploma que acredita los Estudios de Saad Ben Cheffaj en la Escuela del Louvre de París en 
julio de 1962. JIMÉNEZ VALIENTE M. D., La Escuela de Tetuán: el origen de la pintura contemporánea en 
Marruecos, ed., cit., fig., 35., p. 123. 
89 Ibídem, fig. 36., p. 123. 
90 Ibídem. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

112/126 
 

112 

existente entre el Ministerio de Asuntos Exteriores de Marruecos y el de París dejó patente la 
mencionada colaboración. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Escuela de Tetua n 

El nombre de Escuela de Tetuán es un término que se asocia desde fecha muy temprana a los 
pintores procedentes de la Escuela Preparatoria de Bellas Artes, fundada por Mariano Bertuchi 
hacia mediados del siglo XX en Tetuán, tal como hemos mencionado anteriormente. 

A partir de 1960, y de la mano del crítico de arte y director del Ateneo Literario de 
Madrid Carlos Areán, comienza a cobrar fama un grupo de pintores, procedentes de la ciudad 
marroquí de Tetuán y alumnos del pintor granadino Bertuchi. Como muestra del excelente 
trabajo de estos jóvenes artistas plásticos, se presentaría una exposición colectiva en la madrileña 
sala Santa Catalina, donde se haría patente la fuerza y personalidad de sus obras, cualidades que 
no dudarían en destacar tanto Carlos Areán, como la crítica de arte Dora Bacaicoa91.    

 
91 “Desde hace ya varios años se viene hablando de la Escuela de Tetuán como de un grupo de artistas con maneras 
de hacer comunes, o con puntos de contacto más o menos próximos. No se trata, desde luego, de una agrupación 
que se intercambie sus conquistas artísticas, pues ni siquiera existen dos que hagan labor de equipo. Si algo tienen 
sus miembros, por cierto, de temperamento común, es que todos y cada uno de ellos se caracteriza por una 
individualidad feroz, que aquí no es sinónimo de enemiga”. BACAICOA, D., “Gestación de la Escuela de 

Documento enviado desde el Ministerio de Asuntos Extranjeros de 
Marruecos al Ministerio homólogo en París. Fuente: archive 
Nactional de Pierreffite-sur-Sein. París (Francia 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

113/126 
 

113 

Las generaciones más significativas 

Desde el momento en que se dan a conocer los pintores de la llamada Escuela de Tetuán, 
procedentes de la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de esta ciudad, historiadores y críticos de 
arte han organizado a sus componentes por generaciones. Esta clasificación se puede aplicar 
tanto en función de la cronología como atendiendo a la evolución política y social del país. De 
manera sintetizada, podemos afirmar que son tres las generaciones más representativas en la 
historia de las Bellas Artes en Tetuán. 

La primera generación nacería dentro de la etapa correspondiente al Protectorado 
(1946-1956) y se extendería hasta el termino de las siguientes promociones. Si en un primer 
momento los alumnos en su mayoría eran hijos de los españoles residentes en Tetuán, tal como 
Dámaso Ruano, Martín Prado, Amadeo Freixas o Florentín García Muela, entre otros,  más 
adelante, hacia finales del Protectorado e inicio de la independencia (1954-1959), toma fuerza 
una nueva promoción de alumnos marroquíes, futuros artistas plásticos, entre los que se 
encontraban: Yazid Benaïsa, Meki Megara, Mohamed Melehi, Mohamed Chebâa, Tuhami 
Dad, Bdllah Fkhar, Mujtar Nasiri, Mohamed Ataallah, Ali Najcha, Ahmad Raysuni y Ahmed 
Amrani.  

Una segunda e importante generación se iniciaría con la independencia de Marruecos. 
El cambio de director92 y un nuevo nombre para el centro, que pasará a ser Escuela Nacional de 
Bellas Artes, darán un giro educativo al centro que, aun manteniendo sus raíces academicistas, 
iniciará una búsqueda hacia sus raíces mediterráneas. 

Esta etapa estaría compuesta por marroquíes nacidos en torno a los años cuarenta del 
siglo XX, y entre ellos destacaríamos a Mohamed Bennani, Ahmed Ben Yessef, Abdelouahid 
Sordo, Mohamed Drissi, Nouar Abdeslam, Taileb Ben Kiram, Khadija Tnana y Aziz Abu Alí.  

El Instituto Nacional de Bellas Artes se crea en 1972, en esta nueva etapa podemos 
incluir a ese grupo de futuros artistas que, habiendo nacido entre los años 60 y 70 vienen a 
configurar la tercera generación de artistas plásticos tetuaníes. Entre ellos se encontrarían: 
Boujemaoui Bouzoubâa, Bouabid Bouzaid, Saïd Messari, Abdelkrim Ouazzani, Moustapha 
Yesfi, Adil Rabih, Oum el Banin Slaoui, Khadija Bousselham o Hassan Echair entre otros. 

Si bien es cierto que estos autores no están vinculados directamente con las 
generaciones que vivieron la etapa “Bertuchi”, sí que las consideramos herederas de la 
formación que se inició con la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de Tetuán, el germen del 
arte marroquí contemporáneo. 

 
Tetuán”, Ed., Cuadernos de arte de publicaciones españolas. Nº96, Escuela de Tetuán, Homenaje a Bertuchi, 
Madrid 1967., p.1 
92 El primer director marroquí sería Mohamed Sarghini, quién sucedería en el cargo a Mariano Bertuchi. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

114/126 
 

114 

La Escuela Pictórica de Tetuán 

El nombre de Escuela de Tetuán nació como resultado de la Escuela Preparatoria de Bellas Artes 
fundada en la mencionada ciudad marroquí. Aquí nos centraremos en una selección de autores 
provenientes de este centro y que se expresaron artísticamente a través de la pintura, de ahí que 
hablemos de La Escuela pictórica de Tetuán. 

El grupo de artistas que formaría la mencionada Escuela estaría constituido por 
marroquíes y españoles asentados durante la época del Protectorado en la ciudad de Tetuán, y 
que de una u otra manera se formaron artísticamente bajo la influencia de Mariano Bertuchi, 
ya fuera de manera directa desde la EPBA o por la herencia transmitida.  

Otra característica importante del grupo sería su paso por los centros de Enseñanzas 
Superiores de Bellas Artes en la península.  

Con el fin de presentar La Escuela Pictórica de Tetuán como una entidad propia, 
hemos estudiado sus orígenes, cronología, estilos y evolución93. Esta exhaustiva investigación 
nos lleva a confirmar que el mencionado grupo estuvo formado por artistas plásticos cuya 
expansión artística, a la que llamaremos época de proyección artística inicial, tuvo lugar entre la 
segunda mitad de los años cincuenta y los setenta del pasado siglo.  

He aquí una selección de los componentes de la Escuela: Abu Alí Abdelaziz, Amrani 
Ahmed, Ben Cheffaj Saâd, Bennani Mohamed, Drissi Mohamed, Fajar Mohamed, Mekki 
Megara, Melehi Mohamed, Niebla José, Nouar Abdeslam, Prado Martín, Ruano Dámaso y 
Sarghini Mohamed.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
93 JIMÉNEZ VALIENTE M. D., La Escuela de Tetuán: el origen de la pintura contemporánea en Marruecos, ed., 
cit., p. 128. 

Abu Ali Abdelaziz, Paisaje 1967. Fuente: Tesis 
de M.D. JIMÉNEZ VALIENTE. 

Saâd Ben Cheffaj, Paisaje 1959. Fuente: Tesis 
de M.D. JIMÉNEZ VALIENTE. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

115/126 
 

115 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Ahmed Amrani, Su casa natal 1955. 
Fuente: Tesis de M.D. JIMÉNEZ 
VALIENTE. 

Ahmed Ben Yessef, Un feminin 1969. 
Fuente : Tesis de M.D. JIMÉNEZ 
VALIENTE..    

Meki Megara,  Medina 1956. Fuente: Tesis 
de M.D. JIMÉNEZ VALIENTE. 

Martín Prado, Retrato 1958. Fuente: Tesis de 
M.D. JIMÉNEZ VALIENTE. 

Mohamed Sarghini,  Les orphélines 
d’Agadir 1962. Fuente: Tesis de M.D. 
JIMÉNEZ VALIENTE. 

Abdel-Iah Fajar, Paysanno 1955. Fuente: 
Tesis de M.D. JIMÉNEZ VALIENTE. 

Dámaso Ruano, Sin título 1971. Fuente: 
Tesis de M.D. JIMÉNEZ VALIENTE. 

Mohamed Bennani (MOA), Arquitectonique. 
Fuente: Tesis de M.D. JIMÉNEZ VALIENTE.  
1975 

Mohamed Melehi, Sin título 1982. 
Fuente: Tesis de M.D. JIMÉNEZ 
VALIENTE. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

116/126 
 

116 

Huellas en la historia 

La Escuela de Tetuán se presenta y se da a conocer fuera de Marruecos en 1967, de la mano del 
crítico de arte Carlos Areán94, como ya hemos mencionado en apartados anteriores. Tras este 
punto de partida, son numerosas las exposiciones que se presentan bajo el nombre de este 
grupo, aunque tendríamos que esperar hasta 201995 para que se confirmara la existencia de la 
hasta entonces conocida como Escuela de Tetuán.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
94 JIMÉNEZ VALIENTE M. D., La Escuela de Tetuán: el origen de la pintura contemporánea en Marruecos, ed., 
cit., p. 130 
95 JIMÉNEZ VALIENTE M. D., La Escuela Pictórica de Tetuán: historia, desarrollo e impronta del arte 
marroquí contemporáneo. Universidad de Alicante, 2018. 

Exposición dedicada a Bertuchi, presentada 
en la Sala Santa Catalina del Ateneo 
Literario de Madrid. Fuente: portada del 
catálogo, La Escuela de Tetuán: Homenaje a 
Bertuchi, 1967 

Exposición realizada en Dar Sanna, Escuela de Artes y 
Oficios de Tetuán. Fuente: portada del catálogo, Pintores 
de La Escuela de Tetuán, 2001 

Exposición realizada en el Museo de Ceuta. Fuente: portada 
del catálogo, Escuela de Tetuán: 50 años de reflexión, 2007 

Exposición dedicada a los pintores de La 
Escuela de Tetuán y presentada en 
Marrakech (Marruecos). Fuente: portada 
del catálogo, Pintores Marroquíes de la 
“Escuela de Tetuán” 1989 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

117/126 
 

117 

 

                

                                      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Instituto Nacional de Bellas Artes 

En 1993 la Escuela Superior de Bellas Artes pasaría a ser Instituto Nacional de Bellas Artes de 
Tetuán (INBA), el cual se definiría como centro de Educación Superior en el campo de las artes 
visuales y quedaría integrado como Dirección de Artes dentro del organigrama del Ministerio 
de Cultura marroquí. 

Con el nacimiento del INBA, el nuevo modelo educativo se ubicaría dentro de las 
Enseñanzas Superiores96. 

El INBA de Tetuán en la actualidad 

Hoy por hoy, el alumnado termina sus estudios siendo diplomado por el Instituto Nacional de 
Bellas Artes de Tetuán. Aquellos que alcancen la diplomatura, serán poseedores de un título 
equivalente a un Grado en Artes Visuales y Aplicadas, expedido por las instituciones 
académicas del Reino de Marruecos, y que les habilita para ejercer la docencia como 
profesorado de enseñanzas artísticas en centros adscritos al Ministerio de Cultura. 

En la actualidad el INBA de Tetuán es un centro moderno que mantiene buenas 
relaciones con instituciones asociadas a la Educación Superior en Marruecos y en otros países, 
como el Instituto Francés (Francia) o el Instituto Cervantes (España). También ha establecido 
acuerdo de colaboración con centros universitarios de otros países, como Bélgica, Francia, Italia 

 
96 Para más información sobre el desarrollo del modelo educativo en el INBA consultar en: JIMÉNEZ 
VALIENTE M. D., La Escuela de Tetuán: el origen de la pintura contemporánea en Marruecos, ed., cit., p. 103. 

Exposición realizada en el Pabellón del Reino de Marruecos, 
Exposición Universal de Sevilla. Fuente: portada del 
catálogo,18 Artistas Marroquíes y Españoles de la “Escuela de 
Tetuán” 1992 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

118/126 
 

118 

o Países Bajos. Sin olvidar aquellos con los que se encuentra unido por lazos de hermandad, 
tales como: la Real Academia de Bellas Artes de Granada, la Facultad de Bellas Artes de Sevilla, 
así como la Facultad de Bellas Artes en Elche (Alicante).  

Desde 2015 el INBA se encuentra bajo la dirección del profesor y responsable del 
Centro de Arte Moderno de Tetuán, Mehdi Zouak, el cual aún manteniendo las líneas 
pedagógicas de su predecesor, Abdelkrin Ouazzani, ha llevado al centro, entre otras 
innovaciones, hacia un importante desarrollo tecnológico, imprescindible en el siglo XXI, 
especialmente tras los complicados momentos vividos a causa de la pandemia COVID-19. 
Sobre el futuro del alumnado del centro, Zouak ha dicho lo siguiente: Formamos a los artistas, 
diseñadores y dibujantes del mañana, y Marruecos lo necesita más que nunca97. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
97 Véase Entrevista con el director del Instituto Nacional de Bellas Artes de Tetuán. Mehdi Zouak. 
diariocalledeagua.com. 

Foto: Fragmento de cartel. INBA. Tetuán. 2019. Fuente: archivo personal 

Visita al  INBA junto al artista plástico Ahmed Amrani y Mehdi Zouak, director del centro. 2019. 
Instalaciones del INBA de Tetuán. Fuente: archivo personal 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

119/126 
 

119 

Conclusio n 

Como en la mayoría de los temas importantes para entender el presente, es imprescindible 
recordar el pasado. Por este motivo hemos retrocedido al origen de las Bellas Artes marroquíes. 

Como se expone en el texto, el comienzo vino de la mano del pintor granadino Mariano 
Bertuchi, quien, durante la época del Protectorado español en Marruecos, creó la Escuela 
Preparatoria de Bellas Artes en la ciudad de Tetuán. En ella instaló un modelo de enseñanza 
academicista, similar al que se aplicaba en la Facultad de Bellas Artes, Santa Isabel de Hungría 
de Sevilla. Pensemos que los cánones considerados clásicos y tradicionales en Europa, no solo 
era modernos, sino rompedores para un país de religión musulmana como Marruecos.  
Traspasada esa barrera cultural, el camino que se iniciaba ya no tendría límites. 

Las Bellas Artes en el vecino país no se introducirían de manera autodidacta, aunque el 
potencial creativo y artístico de los marroquíes era manifiesto, sino que para establecer un 
punto de partida sólido y con expectativas de futuro, hubo de hacerse a través de un modelo 
educativo. De ahí el apoyo a través de una vía administrativa que pudiera acreditar la formación 
de los aspirantes y su reconocimiento. La EPBA de Tetuán sentó unas bases artísticas y legales, 
que a la postre servirían como trampolín para cruzar el estrecho y consolidar los estudios de los 
futuros artistas plásticos. 

La Escuela de Bellas Artes que inició su funcionamiento el 11 de diciembre de 1945 en 
la ciudad de Tetuán, sería un centro pionero en su especialidad en el Reino de Marruecos, 
punto de partida y posterior centro generador de artistas plásticos, tanto marroquíes como 
extranjeros. 

Si el inicio de la EPBA de Tetuán fue discreto y austero, el presente como Instituto 
Nacional de Bellas Artes y el futuro se auguran inmejorables. 

  Este articulo quiere sumarse a los actos conmemorativos del 80 Aniversario de la 
creación de la Escuela Preparatoria de Bellas Artes de Tetuán, a través de una revista cultural 
como esta, con la intención de que los docentes podamos divulgar la importancia de las Artes 
Plásticas, no solo como expresión artística, sino también como elemento de conexión entre 
culturas. 

 

 

 

 

 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

120/126 
 

120 

Bibliografí a 

ABAD DE LOS SANTOS, B., Mariano Bertuchi: actividad pedagógica y artística en el norte 
de Marruecos en la época del -protectorado (1912-1956), Universidad de Sevilla (2015). 

AREÁN, C.,” La Escuela de Tetuán en Madrid” La Escuela de Tetuán: Homenaje a Bertuchi, 
Madrid, 1967. 

BACAICOA, D., “Gestación de la Escuela de Tetuán”, Ed., Cuadernos de arte de 
publicaciones españolas. Nº96, Escuela de Tetuán, Homenaje a Bertuchi, Madrid 1967. 

BOUABID, B., “La escuela pictórica de Tetuán. El pasado y el presente”, Centro de Arte 
Moderno de Tetuán, Sevilla, 2013. 

DIZY CASO, E., “Don Mariano Bertuchi Nieto (Granada 1884-Tetuán 1955) Impulsor de las 
artes plásticas marroquíes. “La Escuela de Bellas Artes de Tetuán” Escuela de Tetuán: 50 años 
de reflexión A. Amrani, A Ataallah, S. Ben Cheffaj, M. Megara, Ceuta, 2007. 

DIZY CASO, E., Mariano Bertuchi pintor de Marruecos, Barcelona, 2000. 

GARCÍA FIGUERAS, T., Bertuchi en Marruecos. 

GÓMEZ BARCELÓ, J. L., “La enseñanza de las bellas artes en el protectorado y la escuela 
pictórica de Tetuán”. IX Jornadas de historia de Ceuta, Ceuta, 2009. 

JIMÉNEZ VALIENTE M. D., La Escuela Pictórica de Tetuán: historia, desarrollo e impronta 
del arte marroquí contemporáneo. Universidad de Alicante, 2018. 

JIMÉNEZ VALIENTE M. D., La Escuela de Tetuán: el origen de la pintura contemporánea 
en Marruecos, Ed. Fundación Premio Convivencia, Archivo General de Ceuta, Consejería de 
Educación y Cultura de Ceuta e Instituto Cervantes de Tetuán. 2020. 

MIRET NICOLAZZI, J. C., “Pintores de la Escuela de Tetuán” 18 Artistas marroquíes y 
españoles de la “Escuela de Tetuán”, Sevilla, 1992. 

MIRET NICOLAZZI, J. C., Pintura actual en Marruecos. Recuperación de la propia 
identidad y sus conexiones con el mundo occidental. Universidad de Barcelona, 1994. 

PLEGUEZUELOS SÁNCHEZ, J.A., Mariano Bertuchi los colores de la luz, Ceuta, 2013. 

VALDERRAMA MARTÍNEZ, F., Historia de la Acción Cultural den Marruecos (1912-
1956), Tetuán, 1956. 

  



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

121/126 
 

121 

Mariano Bertuchi y Rabat  
 

Por José Antonio Pleguezuelos Sánchez98 
Investigador y biógrafo de Mariano Bertuchi 

 
El pasado 18 de septiembre de 2025 por la tarde se inauguró en el Instituto Cervantes de Rabat, 
con gran éxito de público y crítica, la exposición ‘Estampas marroquíes, 1903-1926’ del artista 
Mariano Bertuchi (Granada, 1884-Tetuán, 1955). La inauguración contó con la presencia de 
Enrique Ojeda Vila, embajador de España en Marruecos; Olvido Salazar-Alonso, jefa de 
Actividades Culturales del Instituto Cervantes; y Juan Ramón Roca, comisario de la 
exposición. Además, se complementó con una conferencia del profesor e investigador José 
Antonio Pleguezuelos, biógrafo del artista. 

La exposición, que rinde un 
sincero homenaje a Bertuchi y a la riqueza 
cultural compartida entre España y 
Marruecos, se había organizado 
coincidiendo con el 140 aniversario del 
nacimiento del pintor granadino y recoge 
68 reproducciones de ilustraciones de 
temas marroquíes, publicadas en las 
revistas La Ilustración Española y 
Americana y Revista de Tropas Coloniales 
—a partir de 1926, África, Revista de 
Tropas Coloniales—, en un periodo 
comprendido entre 1903 y 1926.  

Tras presentarse en la Casa Mediterráneo de Alicante a mediados de diciembre de 2024, 
la muestra ha viajado por los Institutos Cervantes de Tetuán, 
Tánger, Fez y Rabat. Una gira que ha revitalizado la figura de 
un pintor que supo plasmar, a lo largo de casi sesenta años —
siendo un adolescente, en 1898, viajó por primera vez a 
Tánger—, una imagen costumbrista y respetuosa de 
Marruecos, alejada de todo exotismo embaucador, a través de 
innumerables apuntes, plumillas, acuarelas, óleos, tarjetas 
postales, sellos, carteles y libros. Gracias a estos presupuestos, 
Bertuchi crea a primera vista empatía con el espectador, lo 
atrapa y lo transporta a un Marruecos pleno de luz y color, 
que vio de primera mano, lo vivió con profunda intensidad, 
sintió como suyo propio y plasmó, sin efectismos artificiosos, 
con una naturalidad y solvencia extraordinarias. Tal fue la 
comunión de Bertuchi con el Magreb que el periodista 

 
98 José Antonio PLEGUEZUELOS SÁNCHEZ, es autor de Mariano Bertuchi y San Roque, Mariano Bertuchi, los 
colores de la luz y Mariano Bertuchi, carteles y turismo. 

Inauguración de la Exposición Estampas Marroquíes, Rabat, septiembre de 
2025. Instituto Cervantes de Rabat. 

Mariano Bertuchi. Sucesores Mariano Bertu-
chi. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

122/126 
 

122 

Emilio L. López llegó a decir que era “granadino de nacimiento y marroquí de temperamento”.  
Otra exposición que se pudo admirar en Rabat fue la del año 2006, que llevaba por 

título Mariano Bertuchi, 50 años después, organizada por el Instituto Cervantes, el Ministerio 
de Asuntos Exteriores y Cooperación de España, la Agencia de Cooperación Internacional, la 
Embajada de España en Marruecos, y el Ayuntamiento de Málaga. La exposición, integrada por 
medio centenar de acuarelas —propiedad de los herederos del artista— de pequeño y mediano 
formato, se exponían por primera vez en Marruecos. Comisariada por Salvador López 
Becerra, inició su andadura el 16 de mayo de 2006 en la sede del Instituto Cervantes de Tetuán. 
Después continuó su recorrido itinerante por Tánger, Fez, Casablanca y Rabat donde se 
clausuró en diciembre de ese año.  Sin embargo, debido al éxito, posteriormente otras ciudades 
se sumaron a esta iniciativa, como Sevilla, Ceuta o Granada. Decía el catálogo editado para la 
ocasión que la exposición “ha querido homenajear a Mariano Bertuchi (Granada, 1884-Tetuán, 
1955) al cumplirse los cincuenta años de su fallecimiento”, pues “Bertuchi, además de ser un 
consagrado pintor que trata magistralmente en sus cuadros la luz y el color, reflejando en los 
lienzos el paisaje, las medinas y las gentes de Marruecos, fue una de las grandes personalidades 
del mundo cultural de su época y muy concretamente de la ciudad de Tetuán, donde creó su 
propia escuela de pintura y ocupó cargos de responsabilidad”. 
 
 
Visita a Rabat 

Esta vinculación de Bertuchi con Rabat no solo se limita a las citadas exposiciones del siglo 
XXI, pues en los años veinte del pasado siglo el propio artista la visitó, al menos, en un par de 
ocasiones. De ambas visitas sabemos que dejó un generoso testimonio pictórico, con el que se 
podría editar perfectamente una guía ilustrada de los monumentos y motivos rabatíes más 
emblemáticos.  Pasados los años volvería a Rabat, pero centrémonos en las dos primeras. 

En un principio tenemos constancia del granadino en Rabat cuando en el mes de mayo 
de 1922 lo encontramos exponiendo nueve óleos de distintos rincones de Tetuán. Sobre la 
pintura de Bertuchi, el periódico local, La Depêche Marocaine, apuntaba, entre otras 
cuestiones, los recursos que supo sacar “de este culto de la sombra cuyo encanto y valor aprecia 
mejor que nadie”99. En efecto, aunque Bertuchi es conocido como el pintor de la luz, también 
las sombras le han ofrecido frutos espléndidos a su pintura. 

 Aunque no disponemos de más datos sobre esta primera visita, sí sabemos que entre el 
1 y el 15 de febrero de 1924 montó una exposición en el Salón Parés de Barcelona, que portaba 
el título Paisajes y costumbres de Marruecos. Zona francesa. Por otro lado, ya no volvería a 
exponer más en este Salón de la ciudad condal, por lo que se cerraba así un largo y productivo 
ciclo que había comenzado en 1917, cuando vivía en San Roque.   

En esta ocasión presentó veintiocho obras: veintidós de Rabat, dos de Salé y cuatro de 
Tánger. La exposición se convirtió en un documento excepcionalmente interesante en la 
trayectoria artística del granadino, sobre todo por las obras de Rabat y Salé. Óleos de pinceladas 
rápidas, llenas de frescura, espontáneas y decididas, únicas e irrepetibles, de un tamaño 
comedido, donde juega con las luces y las sombras y plasma con naturalidad el flujo de la vida 
del Marruecos de hace una centuria, la esencia del ser de su gente y su cultura. Estas obras, por 

 
99 La Depeche Marrocaine, 20 de mayo de 1922. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

123/126 
 

123 

la libertad de su ejecución, como han subrayado diversos autores, tal vez sean las más apreciadas 
en los medios artísticos. Decía La Esfera que “Expone unos pequeños cuadros, ricos en color; 
impresiones tipos y costumbres de Marruecos”, añadiendo a continuación que “el color está 
puesto con agradable soltura”100. Por su parte, El Progreso de Barcelona señalaba: “Mariano 
Bertuchi expone varias notas representando escenas de costumbres y paisajes de Marruecos 
(zona francesa). Este pintor maneja el pincel con singular donaire y sus telas resultan pimpantes 
de ejecución y colorido”101.  

Cuando Bertuchi realizó este primer viaje a Rabat tenía 36 años y aún no vivía en 
Tetuán —lo hizo tras ser nombrado Inspector de Bellas Artes en 1928—, en esas fechas estaba 
residiendo en Ceuta, ciudad de oportunidades que estaba creciendo a un ritmo desaforado al 
calor del Protectorado español en Marruecos. Asimismo, Rabat también estaba en pleno 
crecimiento. En 1912, el primer Residente General francés, Louis Hubert Gonzalve Lyautey, 
la había convertido en la capital administrativa del Protectorado francés. Era lógico, pues Fez, 
la antigua capital imperial, se encontraba alejada del mar, vía vital para enlazar con la metrópoli. 
No obstante, Rabat también había tenido un papel muy relevante durante el predominio 
almohade, en plena Edad Media. 

Poco sabemos de su estancia en Rabat, pero sí tenemos constancia del trabajo que dejó 
para la posteridad. En un principio, siguiendo la filosofía que cultivó desde su primera vista a 
Tánger, Bertuchi no estaba interesado por las nuevas construcciones de la parte moderna, de las 
avenidas y edificios oficiales que estaban dando como resultado un aire más lineal, un 
urbanismo ortogonal y cosmopolita a la capital. Buscaba los lugares más emblemáticos y las 
escenas sencillas y cotidianas; es decir, el alma de la ciudad, su esencia. La ciudad nueva, la 
colonial, la que estaba en pleno desarrollo, no le interesaba... Su afán, como había demostrado 
sobradamente en sus numerosos viajes por otros rincones de Marruecos, era dejar testimonio 
de la singularidad, de la historia condensada a través de los monumentos, como murallas, zocos, 
fondacs, puertas con arcos decorados, alcazabas, medinas, santuarios, mezquitas, fuentes…; sin 
olvidar a sus habitantes y la artesanía, que le inspiraban constantemente: tejidos, alfombras, 
cerámica, madera tallada, metalistería repujada…; un variopinto conglomerado que colmaba de 
exotismo su obra y por los que Bertuchi sentía verdadera admiración. En definitiva, todo un 
corolario del urbanismo más ancestral y el costumbrismo más genuino, fuertemente apegado a 
la tierra y pleno de vitalidad, pero sin concesiones a fantasías. 

Consciente de esta filosofía, e impregnado de ese espíritu, Bertuchi visita los lugares 
rabatíes más icónicos, como la torre almohade de Hassan, de finales del siglo XII, alminar que 
formaba parte del proyecto de una gran mezquita que tenía como principal objetivo ser la más 
extensa de todo el occidente musulmán, pero que no se completaría al morir el promotor de la 
iniciativa, el sultán Yaqub al-Mansur, en 1199. La torre, debía medir más de sesenta metros, 
aunque se quedó en la nada despreciable altura de cuarenta y cuatro. Por otro lado, para darle 
al espectador una idea de su grandiosidad, Bertuchi dibuja algunos personajes a sus pies y en 
sus alrededores, que evidentemente quedan empequeñecidos ante la potencia y la robustez del 
espectacular minarete.  

 
100 La Esfera, 1 de marzo de 1924. 
101 El Progreso, 7 de febrero de 1924. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

124/126 
 

124 
También pinta algunos motivos de la Alcazaba o Casba de los Oudayas, imponente 

estructura defensiva, ubicada en un afloramiento rocoso elevado sobre la ciudad, dominando 
con majestuosidad el margen izquierdo de la desembocadura del río Bu Regreg, que divide la 
ciudad de Rabat de la vecina Salé, una de las zonas más antiguas de la capital marroquí, que 
goza de unas vistas y de una belleza que le ha dado justa fama y le ha valido ser nombrada 
“Patrimonio de la Humanidad” por la Unesco. 

 

  
Torre Hassan, Rabat. Aguada/papel. África, Revista de Tropas Coloniales, julio de 1927. 

Puerta de los Oudayas, Rabat (22,5x28,5 cm). Acuarela/papel. Sucesores Mariano Bertuchi. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

125/126 
 

125 

De esta zona de la ciudad también plasmó el mercado al aire libre que se instalaba en la 
gran explanada, al pie de las murallas, donde un abigarrado conjunto multicolor, configurado 
por multitud de aldeanos acompañados de sus animales —desde ovejas hasta camellos— 
acudían del hinterland rabatí para comerciar con todo tipo de productos, y donde, al calor de 
tan atractivo conglomerado, más propio de tiempos remotos, se multiplicaban las escenas más 
inspiradoras. 

Otros apuntes a la acuarela, plumillas, aguadas, acuarelas y óleos, captaron lugares más 
mundanos, como las calles cubiertas con armazones de madera o los famosos fondacs, que le 
otorgan un aire de autenticidad extraordinario y único a la arquitectura marroquí. Lugares que 
invitan al recogimiento por su armónica configuración, que se materializa en un edificio de dos 
plantas con potentes pilares y balcones que se articulan alrededor de un patio cuadrangular, 
verdadero eje multiplicador del edificio, ya que no solo el fondac es un lugar de reposo y 
encuentro, sino también un claro referente comercial, pues los había de alfombras, del trigo…  

 

 
Tienda de alfombras y tapices. Rabat (23x29 cm). Óleo/lienzo. Colección particular. 

 
 
 
 
 
 
 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

126/126 
 

126  

La parte monumental la completa con otros motivos, como las murallas de la 
necrópolis de Chellah, antigua colonia romana y primitiva Rabat. De su monumental puerta 
pintó Bertuchi una memorable acuarela con una armonía de colores terrosos y un cielo 
plúmbeo, poco frecuente en la obra bertuchiana, donde normalmente predominan las luces 
extremas.  
 

 
Puerta de Chellah. Rabat. (33,5x47,5 cm.). Acuarela/papel. Sucesores Mariano Bertuchi. 

Calles de los Cónsules (28x40 cm). óleo/cartón. Colección Martínez-Simancas. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

127/126 
 

127 

 
Asimismo, del margen derecho del curso bajo del río Bu Regreg dejó testimonio, como 

el embarcadero de Salé, famoso fondeadero de corsarios y piratas en siglos pretéritos, del que 
realizó un hermoso trabajo en una serie de deliciosos óleos y acuarelas de pequeño formato, 
donde se puede apreciar en los primeros planos una multitud de personas y embarcaciones de 
pesca enmarcada en un fondo de suaves tonalidades celestes, rosadas y doradas, con la silueta de 
Rabat en el horizonte, que aportan suficientes elementos plásticos para anunciar una puesta de 
sol idílica.   

Asimismo, algunas de estas plumillas aparecieron publicadas a doble página en el 
número de julio de 1924 de Revista de Tropas Coloniales, con la que Bertuchi colaboraba desde 
su fundación —el primer número vio la luz en enero de ese mismo año—. También en el 
número de julio de 1927 de la misma revista, entonces denominada África, Revista de Tropas 
Coloniales, aparece una aguada a doble página de la torre de Hassan y el bosque de columnas 
que la escolta. Cabe añadir que en estos trabajos artísticos que realizó Bertuchi de Rabat, que 
destilan autenticidad por doquier y quedan atrapados en el tiempo, se percibe claramente el 
indudable amor y admiración que profesaba por estas tierras. En una entrevista que le hizo el 
periodista y escritor malagueño Manuel López Prados en 1926 para Vida Gráfica, llega a 
confesar: 

 
—Por lo que indica África es una verdadera obsesión para usted. 
—Mi obsesión de toda la vida. Lo que más me gusta en el mundo es pintar, y pintar cosas de 
África. A veces me pregunto por qué he dedicado todas mis energías, juventud y mis 

Embarcadero de Salé (32x42 cm). Óleo/guáflex. Colección particular. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

128/126 
 

128 

entusiasmos en aras de este vehemente deseo. Es algo inevitable, involuntario. Mi mayor placer 
consiste en buscar lo que aquí aún no he pintado. Un rincón desconocido, una nueva belleza 
de esta tierra, un nuevo contraste de esta luz única en la que he hallado el origen del raro, 
complejo y, para muchos, inexplicable encanto andaluz.102 

 
 

La visita de 1929 

Aunque no descartamos que hiciera algún viaje a Rabat después de su primera visita, no 
tenemos constancia de otra presencia de Bertuchi en Rabat hasta 1929. En este nuevo 
encuentro con la ciudad atlántica visita la mezquita de Qoubba y sus alrededores y de nuevo la 
Casbah, que ahora ofrece un nuevo atractivo: el jardín andalusí.  

 
Apartado de los circuitos turísticos actuales, la mezquita de Qoubba es un verdadero 

tesoro escondido en el centro de la medina. Aunque no goza de una altura sobresaliente, como 
ocurre con la mayoría de los alminares, su cúpula blanca gallonada y el minarete octogonal con 
cubierta de tejas verdes a ocho aguas, la hacen realmente atractiva. Un elemento singular de la 
arquitectura religiosa rabatí que merece que se le ponga atención y una mirada más 
conciliadora.  

 
 

 
102 Vida Gráfica, 1 de marzo de 1926. 

Una calle de Rabat. Acuarela/papel. Colección particular. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

129/126 
 

129 

 
Con respecto al jardín andalusí, Bertuchi parece ser que no lo conoció en su primera 

visita, pues por esas fechas aún no estaba acabado. Situado a los pies de un palacio almohade, 
en la misma casba de los Oudayas, el jardín fue construido durante la época del Protectorado 
francés, pero siguiendo el estilo andalusí, con jardines inspirados en la Alhambra y el Generalife 
de Granada y el Alcázar de Sevilla, atrapando su más íntima esencia. Por eso, las plantas, con sus 
colores y sus intensos aromas, y el agua, con su murmullo y frescor, que circula plácidamente 
por las acequias gracias a la inclinación del terreno, se han convertido en dos grandes de los 
protagonistas de este lugar, considerado como un pequeño paraíso que no llega a una hectárea 
de superficie. Un remanso de paz que despierta los sentidos y hacen aflorar los sentimientos 
más íntimos. Un espacio ideal para poetas y almas líricas que buscan caminos transitables y 
serenos.  

 

Torre de los Pilotos (jardín andalusí) (58x47 cm). Óleo/lienzo. Colección particular 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

130/126 
 

130 

 
 
Seguro que Bertuchi quedaría encantado con el hallazgo, pues de hecho lo 

transportaba, como si fuera un anhelado ensueño, a su tierra natal, a su lugar preferido: el 
Generalife. Algunos de estos trabajos que realizó Bertuchi en esta visita de 1929 fueron 
expuestos en noviembre en la Casa de los Tiros de Granada, un edificio histórico que conocía 
bien y del que había dejado algún que otro testimonio pictórico en sus años juveniles. La 
susodicha muestra, que llevaba el título Exposición Regional de Arte Moderno, en la que 
participaron numerosos artistas, estaba organizada por el Patronato Nacional del Turismo, 
verdadero basamento del turismo español, que estaba viviendo un periodo vibrante, y se 
encuadraba dentro de la promoción que estaba realizando el citado Patronato de su nueva sede, 
donde se instaló una oficina para la promoción del turismo. Según recoge La Época de 2 de 
noviembre: “La inauguración de la Casa de los Tiros, después de restaurada, y de la Exposición 
Regional de Alte Moderno ha constituido un gran éxito. Al acto han asistido ilustres 
personalidades y un público muy numeroso y distinguido, que quedó maravillado ante el 
esfuerzo realizado y el arte y buen gusto de toda la instalación”.  

Estas notas quedarían descosidas si no apuntamos algo más sobre Bertuchi, pues no fue 
solo un artista más que pintó Marruecos, sino que su labor ha sido más profunda. Y lo más 
importante, con el paso de los años se ha erigido en un nexo de unión entre las dos culturas de 
ambos lados del Estrecho, un puente imposible de soslayar. Y así lo afirmó el exministro de 
Asuntos Exteriores y de Cooperación del Reino de Marruecos, Mohamed Benaïssa, en estas 
palabras que sintetizan de una manera extraordinariamente acertada la labor que desarrolló en 
tierras marroquíes y la importancia de la herencia que nos ha transferido: “El legado de Bertuchi 
constituye uno de los más bellos lazos civilizadores entre España y el Reino de Marruecos. 
Tanto en el pasado como en el presente y, con toda probabilidad, en el futuro, el arte y la cultura 
seguirán siendo el lazo más sólido entre nuestros dos países”. 
 

Fuentes 
 
Archivo Sucesores Mariano Bertuchi. 
Instituto Cervantes, Rabat. 
 
Bibliografí a 

 
Libros  
PLEGUEZUELOS SÁNCHEZ, José Antonio (2008): Mariano Bertuchi y San Roque. Fun-
dación Municipal Luis Ortega Bru (San Roque). 
PLEGUEZUELOS SÁNCHEZ, José Antonio (2013): Los colores de la luz. Ciudad Autó-
noma de Ceuta, Archivo General. Instituto de Estudios Ceutíes. Ciudad Autónoma de Meli-
lla, Servicio de publicaciones. UNED de Ceuta. UNED de Melilla. Instituto Cervantes y 
Fundación Premio Convivencia. Ceuta. 



 ALJAMÍA Revista de Consejería de Educación Marruecos Nº 34/2025 العجمية

131/126 
 

131 

VVAA (2000): Mariano Bertuchi, pintor de Marruecos. Ministerio de Asuntos Exteriores de 
España. Agencia Española de Cooperación Internacional. Asociación La Medina.   
VVAA (2006): Mariano Bertuchi, 50 años después. Instituto Cervantes. Ayuntamiento de 
Málaga. 
VVAA (2024): Estampas Marroquíes 1903-1927. Mariano Bertuchi. Casa Mediterráneo. 
 
Periódicos y revistas 
África, Revista de Tropas Coloniales, Ceuta. 
La Depeche Marocaine, Rabat. 
La Época, Granada. 
La Esfera, Madrid 
El Progreso, Barcelona. 
Revista de Tropas Coloniales, Ceuta. 
Vida Gráfica, Málaga. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 


	PRESENTACIÓN
	Los arabismos de la lengua española en la traducción de la literatura marroquí de expresión francesa
	La fuente de Arturo Barea
	Literatura hispanomarroquí actual que trasciende fronteras
	En memoria de Rachid Hmami: un alma sensible, sabia y profundamente humana (obituario)
	Tradición y arraigo: Estudio y reedición de la poesía de Rachid Hmami
	Elementos culturales marroquíes en una antología del zéjel traducida al español
	Análisis de los aspectos fonéticos de los préstamos españoles en el ḥassāniyya
	El español y el habla de Marruecos: historia de una ósmosis inversa
	Particularidades de la diplomacia de Ahmad al-Mansur con Felipe II y Felipe III
	El nacimiento de las artes plásticas en Marruecos. 80 años de Bellas Artes en Tetuán
	Mariano Bertuchi y Rabat
	Structure
	Los arabismos de la lengua española en l
	La fuente de Arturo Barea 
	Literatura hispanomarroquí actual que tr
	En memoria de Rachid Hmami: un alma sens
	Tradición y arraigo: Estudio y reedición
	Elementos culturales marroquíes en una a
	Análisis de los aspectos fonéticos de lo
	El español y el habla de Marruecos: hist
	Particularidades de la diplomacia de Ahm
	El nacimiento de las artes plásticas en 
	Mariano Bertuchi y Rabat  


